AH

JuLio
2021

24

Las minorias
étnico-religiosas

De la tolerancia a la

ISABEL MONTES ROMERO-CAMACHO
UNIVERSIDAD DE SEVILLA

a Historia de Andalucia quedaria
incompleta sin la historia de sus
minorias étnico-religiosas, es de-
cir, las pequefias comunidades de judios y
mudéjares que se asentaron en su territo-
rio y que, a lo largo del tiempo, lograron
conservar una cultura propia o acabaron
insertandose en la sociedad andaluza.
Para la legislacién eclesidstica y civil
de la época, judios y mudéjares eran ele-
mentos extranos al cuerpo cristiano, ya
que no profesaban la fe catélica, por lo
que serfan considerados como minorias
étnico-religiosas. Asi pues, judios y mu-
déjares formaban parte de una civiliza-
cién distinta, pertenecian a otra ley, por
lo que debian tener una situacién juridi-
ca especial. No obstante, a lo largo de su
historia, los mudéjares apenas fueron ob-
jeto de la hostilidad popular, al contrario
de lo que ocurrié con los judios, dada su
débil posicién socioeconémica, su carac-
ter de minoria vencida y la creencia, muy
difundida, de que los obstdculos doctri-
nales y humanos para su conversién eran
mucho menos importantes que en lo refe-
rente a los judios.
Al producirse la conquista del valle del
Guadalquivir, los grandes reyes castella-
nos Fernando III (1217-1252) y Alfonso X
(1252-1284) favorecieron el regreso de
los judios a Andalucia desde Castilla,
pues pensaban que eran elementos
muy eficaces en el proceso de re-
poblacién de las nuevas tierras,
incorporadas a la corona de
Castilla, de manera que, a raiz
mismo de la conquista, apa-
recen documentadas comu-
nidades judias en las princi-
pales ciudades andaluzas.
Fue asi como volvié a re-
nacer la juderfa de Cérdoba,
posiblemente en el mismo es-
pacio urbano que ocupd durante
el Califato, pues estaba situada
entre la puerta de Almodévary la

intransigencia

catedral, englobando dentro de su contorno
el alcazar almohade, conocido por los cris-
tianos como “Castillo de la Juderia”. A par-
tir de 1260, el notable crecimiento del ni-
mero de judios cordobeses les obligd a salir
del perimetro de la juderia y asentarse en
las collaciones cristianas aledafias. Algunos
autores piensan que esta juderia cordobesa
fue la tinica existente en todo el reino, a lo
largo del siglo XIII, pero, al parecer, tam-
bién la hubo en Lucena, dada en sefiorio
al obispo de la ciudad, que siempre ofrecid
su proteccién a la nueva aljama de la otrora
cabeza visible de los judios de al-Andalus.

En Sevilla, los judios se establecieron,
desde el mismo repartimiento de la ciu-
dad, en un amplio espacio urbano amu-
rallado, limitrofe con el alcazar, que te-
nia una superficie aproximada de 16 ha y
comprendia tres importantes mezquitas,
donadas por Alfonso X para que fueran
transformadas en sinagogas, contando
ademds con sus propias carnicerias, ba-
nos, puertas, situadas tanto en el muro
interior —una que se abria a la plaza de
San Nicolas y la otra a la plazuela del
Atambor— como en la muralla exterior
—Ila llamada Puerta de la Juderia o de la
Carne—y cementerio.

Pero, al igual que habfa ocurrido en
Cérdoba, los judios sevillanos, desde la
misma época de la conquista, desarrolla-
ban sus vidas y negocios practicamente
por toda la ciudad, llegando a tener inclu-
so una sinagoga fuera de su barrio, en el
corral de los Tromperos. Sea como fuere, la
aljama sevillana era, con gran diferencia,
la mas populosa e importante de toda An-
dalucia y la segunda del reino, después de
la de Toledo.

Segin parece, pudo contar con unas
doscientas familias, en torno a 1290, pero
podrian haber sido mds, si tenemos en
cuenta que la aljama jerezana, mucho me-
nor, estuvo integrada, por estos mismos
anos del repartimiento sevillano, por unas
noventa familias.

A partir de la conquista
castellana del valle

del Guadalquivir, a
mitad del siglo XIII, dio
comienzo la convivencia
—o0, al menos,
coexistencia— entre
cristianos, musulmanes
y judios, por lo que el
devenir histérico de
estas nacientes aljamas
judias y mudéjares corrid parejo
al desenvolvimiento de la nueva
sociedad andaluza, nacida de

la conquista. En el reinado de
Alfonso X se le dio caricter

de ley civil a las disposiciones
eclesiisticas, promulgadas

en el IV Concilio de Letran de
1215, con respecto a judios y
moros y que aparecen recogidas
en las Partidas, VII, XXV, 1.

EL REY SABIO




Detalle de lé sinagoga de Cérdoba.

Los judios, al igual que los cristianos,
obtuvieron tierras en el Repartimiento de
Sevilla, concretamente en la alqueria alja-
rafenia de Paterna Harab, a la que Alfonso
X dio el nombre de Paterna de los Judios,
ademads, por supuesto, de propiedades
urbanas en la misma ciudad. Segin este
importante documento, algunos de ellos,
los més distinguidos, consiguieron inclu-
so donadios mayores, como fue el caso de don
Mayr, almojarife mayor de Alfonso X, o
del brillante judio cortesano don Salomén
aben Zadok —Illamado por los cristianos
don Culeman— mientras que fueron vein-
tisiete los judios que recibieron en bene-
ficio donadios menores, entre ellos algunos
almojarifes (tesoreros) y alfaquies (interpretes
de la ley) y otros hebreos distinguidos que
han sido identificados como escribanos
reales, astréonomos y mandaderos (embaja-
dores).

En el Repartimiento urbano de Jerez los ju-
dios fueron beneficiados con un barrio pro-
pio, que contaba con noventa casas para
residencia, como hemos dicho, de otras
tantas familias,
otorgandoseles,
ademas, algunos
edificios importan-
tes para servicio
de la comunidad,
como una sinago-

ga, una madrasa o escuela, donde se ense-
flaba el Talmud, asi como un almacén para
ser utilizado como casa de la merced, que ha-
bria de servir como centro de acogida de los
judios transetintes o de los que habian sido
liberados de la esclavitud.

La primera relacién completa que tene-
mos de las aljamas judias nos la proporcio-
nan los documentos fiscales del reinado de
Sancho IV (1284-1295), de los que se deduce
que, en los afios finales del siglo XIII, exis-
tfan aljamas organizadas en Jaén, Ubeda,
Baeza, Andijar, Cérdoba, Sevilla, Ecija,
Niebla y Jerez. Entre todas ellas, sin duda,
la mas importante, con gran diferencia,
era la aljama de Sevilla, seguida a gran
distancia por las de Cérdoba, Jaén, Ubeda y
Baeza. Y, a mucha mas, por las de Niebla,
Jérez, Ecija y Anddjar.

Sea como fuere, para la comunidad se-
fardi, su vuelta al centro neuralgico de las
antiguas tierras andalusies fue, quizas, el
acontecimiento més importante del siglo
XIII, aunque, como puede suponerse, los
judios andaluces no presentaban ninguna

O
Fernando II1 y Alfonso X favorecieron el regreso de los judios a
Andalucia desde Castilla, pues pensaban que eran elementos

eficaces para la repoblacion de las nuevas tierras conquistadas

diferencia, en cuanto a sus relaciones con
los cristianos y a sus dedicaciones profesio-
nales, con sus correligionarios castellanos.

Tradicionalmente se ha hablado de su
vinculacién con todo lo relativo a la fis-
calidad, tanto regia como municipal o
sefiorial, y asi se demuestra a partir de la
documentacién que se nos ha conservado,
donde aparecen frecuentemente almojari-
fes, arrendadores de rentas y monopolios
concejiles, cambiadores, prestamistas....
Otros eran mercaderes, pero fueron mas
los que se dedicaban al comercio al por
menor, sobre todo de panos, y a muy di-
versos oficios artesanos, como herreros,
curtidores o zapateros e incluso a la cons-
truccién. Igualmente aparecen NUIMerosos
intelectuales y hombres de ciencia, siendo
especialmente notables los médicos y los
astrénomos, asi como algin poeta.

Por otra parte, son frecuentes las no-
ticias relativas a los hebreos relacionados
con la agricultura, bien como censatarios,
arrendatarios o pequenos propietarios,
pero también hubo, entre la élite judia
andaluza, algunos
grandes propieta-
rios, lo que puede
considerarse como
un hecho peculiar
en toda la corona de
Castilla.

AH

JuLIo
2021

23



AH

JULIO
2021

26

o cuLLoN

® BELALCAZAR

.
HINOJOSA

* MANZANILLA
0GUEK

i * ALcaLADEG.

UTRERA ®

/
® LEBRUA H

® serez

SANLUCAR

CADIZ

1. Mapa de las aljamas andaluzas.

\\W\J\ML

LaravaLe o (D) oas
LUCENA =7 PRIEGC

REING DE GRANADA

# JUDERIAS AFECTADAS POR LOS "POGROMS™ DE 1391

(OREVUELTAS CONTRA CONVERSOS (1463-1473)

Huehay Saltés

Lebria

Moréa-Sitivar [

[ santisteban

.
PEDROCHE Y Q@
y
} Guesada
* GUADALCANAL ANDUIAR UBEDA ’/ .
AROCHE (0 MONTORO ® i (3 [Aimodéiar gel Rlo ” Cabra de Santa Cristo
* %  CONSTANTINA  CORDOBA * () arsona ®* - o
STA. v . [ aucatd el Rio
STA.OLALLA . * DORCUNA BAEZA s Guillena [ Saaelis
CASTILBLANCO ® {
BUIALANCE % % snn { LaAiganald Cumona i [4
CARETE - ! Saniicar laMayorrg K4 SEviLLA
CANTILLANA # 0 ECUA SABNA (D) (2 ALCAUDETE /-7 N Mayorgg O e @
GIBRALEON q ® [ty Shaetn Mo 0 g adi u
o NiEBLA , SEVILLA ® ® I ighia Alcald de Guadzira Osuna

Fuente: Cabrera Munoz, E. “La sociedad andaluza bajomedieval”, en Cuadernos de Trabajo de Historia de Andalucia, Ill. Bajomedieval. Seminario Permanente de Historia de Andalucia.

Consejeria de Cultura de la Junta de Andalucia, Sevilla, 1982.

2. Aljamas mudéjares andaluzas anteriores a la revuelta de 1264.
Fuente: Gonzalez Jiménez, Manuel. “Alfonso X y las minorias confesionales de mudéjares y judios”, en Alfonso X. Aportaciones de un rey castellano a la construccion de Europa, Miguel
Rodriguez Llopis (coord.), Consejeria de Cultura y Educacion, Murcia, 1997, pp. 71-90.

Repartimiento de Sevilla

H Alfonso X, en el Repartimiento de Se-
villa, concede donadios a algunos judios
sevillanos, alfaquies, rabies, almoja-
rifes y otros destacados miembros de la
aljama sevillana, los olivares en la al-
queria de Paterna, situada en el Aljarafe
sevillano y la heredad de pan en Facia-
Icazar, en la Campifa de Sevilla (en tor-
10 a 1252):

Paterna Harab, a que puso el rey nom-
bre de Aldea de los Judios del Rey, ques
en el término de Aznalfarache; e avia y
quarenta mil pies de olivar e de figue-
ral, e por medida novecientas e ochenta
arancadas, e fue asmada a ochocientas
arancadas de sano; e diole 1a heredad de
pan en Facialcazar.

A don Cag, almoxarife, cien arangadas, e diez yu-
gadas.

A don Mose, su fijo, quarenta arangadas, e seis
yugadas.

A don Cag, fijo del almoxarife, cinquenta aranga-

De todas formas, lo mas habitual era
que muchos judios, aligual que sus vecinos
cristianos, atn dedicindose profesional-
mente a diversas actividades relacionadas
con la artesania o el comercio, explotasen
pequenas parcelas de tierra, generalmente
reservadas a vinas, bien como censatarios,
arrendatarios o en plena propiedad, que
servian de complemento a sus débiles eco-
nomias familiares, mientras que el proto-
tipo de judio dedicado exclusivamente a
las tareas agrarias era excepcional en las

das, e seis yugadas.

A don Abrahdn sesenta arangadas, e seis yugadas.
A don Salomén cinquenta arangadas, e seis yuga-
das.

A don Jucef Narigudo cinquenta arangadas, e seis
yugadas.

A don Hadida cinquenta arangadas, e seis yuga-
das.

A don Abrahdn, fijo del almoxarife, quarenta
arangadas, e seis yugadas.

A don Jucef, su hermano, quarenta arangadas, e
seis yugadas.

Al fijo del alfaqui don Jugef, veinte e cinco aranga-
das, e quatro yugadas.

A don Jacob quarenta arangadas, e seis yugadas.
A don Abrahdn treinta arangadas, e cinco yuga-
das.

A don Samuel sesenta arangadas, e seis yugadas.
Al fijo de Mosta quarenta arangadas, e cinco yu-
gadas.

A don Fac sesenta arangadas, e seis yugadas.

A Cuchiel, alfaqui de Jerez, quince arangadas, e
quatro yugadas.

aljamas hebreas castellanas y, por tanto,
andaluzas.

No obstante, la madurez alcanzada por
el judaismo espafiol, a lo largo del siglo

XII, no fue suficiente para evitar que los

judios se convirtieran en el punto de mira
de las iras populares de los cristianos, algo

que la crisis econémica, cuyos primeros
sintomas pueden reconocerse en torno a
1280, no hizo mas que aumentar. Al mis-
mo tiempo, estas dificultades econémicas
afectaban directamente a la situacién de

Aben Sancho quarenta arangadas, e cinco yugadas.
A Garfdn veinte arangadas, e quatro yugadas.

A Saulveinte arangadas, e quatro yugadas.

A don Cag, fijo de don Samuel, treinta arangadas,
ecinco yugadas.

A don Culemdn Pintadura quarenta arangadas, e
seis yugadas.

Al alfaqui de Talavera veinte arangadas, e quatro
yugadas.

A rabi Yagozo treinta arangadas, e cinco yugadas.
A sucompannero Miniac treinta aran¢adas, e cin-
coyugadas.

A don Jugef alfaqui cien arangadas, e las mejores
casas e un molino.

Arrabi diez arangadas.

A don Jucef de Lisbona diez arangadas, e dos yu-
gadas.

En Facialcdgar ciento e treinta yugadas, anno e
vez.

J. Gonzalez: Repartimiento de Sevilla, Ma-
drid, 1951, vol. I, pags. 252, 279, 280, 362
y vol. 11, pags. 65, 247.

los judios, cuyas actividades profesiona-
les, cada vez mas relacionadas con el mun-
do urbano, eran las mas ficilmente vulne-
rables, en tiempos de recesién econémica.

LOS MUDEJARES. El origen del mude-
jarismo andaluz data, igualmente, de la
conquista de la Andalucia del Guadalqui-
vir por Fernando III de Castilla y Le6n, pero
fue su hijo y sucesor, Alfonso X, por la
temprana muerte de su padre, el verdade-
ro autor de la repoblacién y de la organiza-




El alcalde cristiano de Chincoya hace las

paces con el alcalde musulméin de Bélmez.

cién de Andalucia, quien sent6 realmente
sus bases.

La conquista de Andalucia en el siglo XIII
incorpord a Castilla un amplio territorio, po-
blado por musulmanes, a través de dos for-
mulas legales: las capitulaciones y los pac-
tos, llamados en la época pleitos o pleitesias.

El primero de los casos se dio en aque-
llos ntcleos de poblacién, generalmente
importantes, que ofrecieron resistencia a
los conquistadores, lo que tuvo como con-
secuencia la salida forzosa de los musul-
manes, a los que se les permitid sacar sus
bienes muebles. Asi, todo parece indicar
que se produjo una expulsién general de
musulmanes que habitaban las grandes
ciudades y villas, segin parece deducirse
de las fuentes contemporaneas, tanto cris-
tianas, como musulmanas. Estas dltimas
se refleren pormenorizadamente a la gran
emigracién, como consecuencia directa de la
conquista cristiana.

Sin embargo, hay razones para creer
que, ni siquiera aqui la expulsién de los
vencidos fue total, como parece deducirse
del hecho incontrastable de que, casi a raiz
de la conquista, grandes ciudades, como
Sevilla y Cérdoba, ya contasen con comuni-
dades mudéjares perfectamente organiza-
das y de que algunos de sus miembros mas
destacados, generalmente los que estaban
al servicio de la Corona, conocidos con el
expresivo apelativo de moros del rey, fueran
heredados por el monarca, como ocurriera,
por ejemplo, en el Repartimiento de Sevilla.

Pero, la mayor parte del antiguo te-
rritorio de al-Andalus, en el que prolife-
raban los centros de poblacién medianos
o0 pequefios, negociaron su rendicién
con los conquistadores castellanos, por
lo que firmaron pactos con Fernando
III, en los que se ha querido ver cierta
similitud con los tratados de rendicién que,
contemporaneamente, Jaime I de Ara-
goén ofreciera a los musulmanes de Va-
lencia y Mallorca,
después de su con-
quista.

Todo parece in-
dicar que estos plei-
tos o pleitesias fueron
muy DNumerosos,

algunos de ellos aparecen recogidos en el
Diplomatario andaluz de Alfonso X el Sabio, como
los de Hornachuelos y Moratalla, pueblos
de Sevilla sin determinar, Benamejiy Vier-
bén, Cabra de Jaén y Santiesteban, Matre-
ra, Cabra de Cérdoba, Bornos, Alcald de
Guadaira, Constantina, Lebrija y Cazalla.
De ellos se desprende que estas pleitesias
reconocian a los mudéjares la posibilidad
de continuar viviendo en sus tierras, su li-
bertad personal, poder practicar libremen-
te su religién, mantener sus propiedades,
asi como seguir disfrutando del mismo ré-
gimen judicial y fiscal de tiempos anterio-
res, exigiéndoseles sélo a cambio, como es
16gico, el reconocimiento del sefiorio real y
la entrega de sus fortalezas. Todo ello tuvo
como resultado inmediato el nacimiento
de un extenso territorio donde los mudéja-
res eran los predominantes, mientras que
los cristianos se encontraban en franca
minoria.

De esta manera, podemos afirmar que,
antes de 1264, el nimero de aljamas mu-
déjares organizadas en la nueva Andalucia
era bastante importante: ocho, en el reino
de Jaén, que era el que contaba con un me-

O
Sea como fuere, para la comunidad sefardi, su vuelta al centro
neurdlgico de las antiguas tierras andalusies fue, quizds,

el acontecimiento mds importante de todo el siglo XIII

nor nimero de ellas, posiblemente més de
quince en el reino de Cérdoba y un ntime-
ro mayor a veinte en el reino de Sevilla, el
que, en principio, cont6 con una mas nu-
merosa poblacién mudéjar.

FINAL DE LA UTOPIA. Pero muy pron-
to se demostrd que el primitivo proyecto
fernandino —propio de la extraordinaria
magnanimidad del gran rey castellano-
leonés— de una Andalucia en la que con-
vivieran, sin ningun tipo de problemas,
vencedores y vencidos, los cristianos en
las ciudades y villas y los mudéjares en
el campo, habria de resultar una utopia,
segin demostrd la nueva politica, llena
de ambigiiedades, puesta en practica por
su hijo y sucesor Alfonso X, con respecto
a los musulmanes que permanecieron
bajo el dominio cristiano, ya que si, por
una parte, era conocida su maurofilia cul-
tural y, tal vez, gracias a ella les siguib
brindando la proteccién real, por otra em-
prendi6 una nueva y dura ofensiva contra
los musulmanes andaluces, que culmind
en 1262, cuando tomo por las armas el rei-
no mudéjar de Niebla y Ecija fue vaziada de
moros.

Este cambio de
actitud politica con
relacién a los mu-
déjares por parte
de la monarquia
castellano-leonesa

Cantigas de Santa Maria (E| Escorial, ms.T.l.1) (CSM 185 ), f

AH

JuLIo
2021

27



AH

JuLio
2021

28

El levantamiento de
los mudéjares
andaluces (1264)

M Capitulo XIII: De commo vinieron los
moros de allen mar en ayuda del rey de Cra-
nada, € de los fechos que sobre esto se ficie-
ron: “El rey de Cranada, veyendo el
gran afincamiento de la guerra en
que estaba, envib rogar & Aben Yu-
zaf que le enviase alguna gente en
su ayuda, é envidle mil caballeros, é
vino por cabdillo dellos un moro que
era tuerto de un ojo, é decian que
era de los mas poderosos que habia
allen mar. E segund lo que se fall6
en escripto, dicen que éstos fueron
los primeros caballeros jinetes que
pasaron aquen la mar despues que el
Miramamolin fué vencido. E commo
quier que luego en el comienzo de su
venida destos caballeros fué grand
esfuerzo para los moros de aquen la
mar, é otrosi pusieron gran miedo a
los cristianos diciendo que eran mu-
chos mas, pero grand dafio se siguié
de la su venida al rey de Cranada, ca
él por los honrar aventajabalos en
todas las cosas, é por los tener mas
pagados dabales muy grandes solda-
das, é lo que avia de dar 4 los suyos
dabalo 4 ellos. E el arrayaz de Mdlaga
é el arrayaz de Guadix veyendo esto,
fablaron con el Rey que non quisiese
perder los suyos por los extrafos, é
el Rey dibles mala respuesta, de que
ellos fueron muy despagados. E por
esto buscaron manera commo los
destruyesen, segund que adelante
la estoria lo contara. E agora dejaré-
mos de contar desto, é tornarémos a
contar lo que el rey don Alfonso fizo

”

en esta guerra ....".

“Crénica de Alfonso X”, en Crénicas
de los Reyes de Castilla, tomo I, pag.
10. Biblioteca de Autores Espafioles,
Madrid, 1953.

provocé un hondo malestar entre los mu-
sulmanes sometidos, que, ademads, reci-
bian cada vez mdas una mayor influencia
de las fatwas de los alfaquies granadinos
y magrebies, que les recomendaban su
marcha hacia pafses musulmanes (Dar al-
Islam), en los que pudieran poner en prac-
tica su ley y su religién, sin ningin tipo
de cortapisas.

i

Enfrentamiento armado entre cristianos y musulmanes.

Fue en este contexto donde estalld la te-
rrible revuelta mudéjar de 1264, en la que
los musulmanes andaluces se aliaron con
los granadinos y bereberes norteafricanos
y que estuvo a punto de terminar con el
dominio cristiano en Andalucia y Murcia.
Es cierto que Alfonso X, con la inestima-
ble colaboracién de su suegro, Jaime I de
Aragén, logrd reprimirla a duras penas,
pero también es verdad que esta subleva-
cién tuvo consecuencias transcendentales
para los mudéjares andaluces. La prime-
ra de todas es que supuso el final de una
Andalucia densamente poblada por mu-
sulmanes, ya que la mayor parte de ellos
emigré hacia el reino de Granada o hacia
el norte de Africa, porlo que, en adelante,
las relaciones entre cristianos y musul-
manes andaluces se habrian de realizar a
través de la frontera.

Evidentemente, los catastréficos re-
sultados de esta terrible sublevacién de
los mudéjares andaluces de 1264 no se hi-
cieron esperar. Uno de los mas llamativos
fue la desaparicién, en el mismo siglo XIII
o0 a principios del siglo XIV, de muchas de
las antiguas aljamas: todas las del Reino
de Jaén, casi toda la poblacién mudéjar
de la misma ciudad de Cérdoba, a partir
de la tregua firmada entre Fernando IV y
Muhammad III, en 1304, Carmona y Cons-
tantina, en el Reino de Sevilla... tanto es
asi, que, tras el duro golpe que la terrible
represién de la revuelta mudéjar de 1264,

por parte cristiana, supuso para el mude-
jarismo andaluz, solo lograron sobrevivir
las antiguas grandes morerias de Cérdoba,
Sevilla y Ecija y algunas otras de mucha
menor entidad, como la de La Algaba, Nie-
blay, quizds, Moguer.

La revuelta mudéjar de 1264 tuvo como
consecuencia directa, en el plano de-
mografico, un descenso estrepitoso del
numero de mudéjares, por lo que puede
afirmarse que, a partir de entonces, en la
Andalucia del Guadalquivir habia muy po-
cos moros libres. Ya en el reinado de San-
cho 1V, las principales morerias andaluzas
eran Sevilla y Cérdoba, segtin se deduce del
pecho anual pagado por los mudéjares a la
Corona, tributo en el que la aljama de Sevi-
1la contribuia con 5.500 maravedies y la de
Cérdoba con 2.000 maravedies.

Es cierto que, a raiz de la conquista de
Andalucia y, sobre todo, de la revuelta
mudéjar de 1264, se prohibif a los musul-
manes que vivian bajo dominio cristiano
el ejercicio de ciertos oficios y profesiones
0, en todo caso, se les impusieron impor-
tantes limitaciones, sobre todo si tenian
que ver con la medicina, la alimentacién o
entrafaban caricter ptblico.

Sin embargo, en la practica, estas
prohibiciones o limitaciones tedricas,
comunes, muchas veces, a judios y mu-
déjares, no tuvieron efectividad, por lo
que si no aparecen mudéjares en muchos
oficios publicos y privados, que, en cam-

Cantigas de Santa Maria (E| Escorial, ms.T.l.1) (CSM 63 ), f.




Glosario

ALFAQUI: especialista en la ley cordni-
ca, en un doble sentido religioso y juri-
dico. Jurista con autoridad reconocida
en la aljama.

ALJAMA: comunidad judia o mudéjar,
con personalidad juridica. También se
llama asi al barrio habitado por judios
(conocido igualmente como juderia) o
mudéjares (conocido igualmente como
moreria).

ALMOJARIFE: el oficial o ministro
real que se encargaba de recaudar las
rentas y derechos del rey y tenia en su
poder el producto de ellas, como su te-
sorero.

CAPITULACIONES: férmula juridica
que el monarca castellano impuso a to-
dos aquellos ntcleos de poblacién his-
panomusulmana, generalmente im-
portantes, que ofrecieron resistencia
a los conquistadores y que tuvo como
consecuencia la salida forzosa de los
musulmanes, a los que sdlo se les per-
miti6 sacar sus bienes muebles.
DONADIOS: donaciones reales. A ve-
ces se utiliza con el mismo significado
que heredamiento, aunque este térmi-
no siempre se refiere a una donacién
real, independientemente de su mayor
o menor importancia, dada en recom-
pensa de servicios militares o de cual-
quier otro tipo o, simplemente, una
donacién sin contrapartida u obliga-
cién alguna por parte del beneficiario.
FATWAS: dictamenes, juridico-religio-
sos de los alfaquies o intérpretes de la
Ley o doctrina musulmana.

bio si eran ejercidos por judios, se debe a
su falta de cualificacién profesional para
ejercerlos y también a su débil posicién
socioeconémica, ya que la mayor parte de
los musulmanes andalusies cultos y pu-
dientes salieron de Andalucia después de
la conquista cristiana. Como contraparti-
da, esta humilde posicién socioeconémi-
ca de la mayor parte de los mudéjares an-
daluces hizo que no se produjese ningin
tipo de hostilidad social hacia ellos, por
este concepto, lo que si se dio con respecto
a los judios.

HORRO: juridicamente libre, bien por
su propia condicién o porque ha reci-
bido una carta de ahorria por parte de
su dueno.

MUDEJAR: andalusies sujetos al do-
minio politico de los reyes cristianos.
Esta palabra castellana, que empezd
a utilizarse en el siglo XV, deriva del
término arabe mudayyan o dayyan =
"gente domesticada, domenada, que
permanece”, muy usado en el arabe
occidental durante la baja Edad Media.
PECHO O CABEZA DE PECHO: capi-
tacién que las minorias étnico-reli-
giosas, judios y mudéjares, pagaban
anualmente a la Corona, como recono-
cimiento del sefiorio real y a cambio de
la especial protecciéon que el monarca
les dispensaba.

PLEITOS O PLEITESIAS: pactos fir-
mados entre el rey castellano y los
musulmanes andalusies, durante la
conquista de Andalucia en el siglo XIII,
Mediante ellos se garantizaba la per-
manencia de los musulmanes en sus
tierras, asi como su libertad, teniendo
como resultado la pervivencia de un
extenso territorio andaluz en el que
los mudéjares eran predominantes, si-
tuacién que continué hasta la revuelta
mudéjar de 1264.

RABI/RABINO: el sacerdote o persona
encargada del culto en las sinagogas de
los judios. Maestro hebreo, intérprete
de la Sagrada Escritura y que tiene a su
cargo atender las necesidades religio-
sas de los judios.

Pero, ademdas de los mudéjares li-
bres, denominados horros en la docu-
mentacién de la época, también hubo
otros mudéjares, esta vez esclavos, en
la Andalucia bajomedieval, como conse-
cuencia, en unas ocasiones, de la guerra
abierta entre los cristianos castellano-
leoneses y los musulmanes del emirato
nazari de Granada y también, de las re-
laciones fronterizas, en tiempos de paz,
a lo largo de la amplia frontera castella-
no-granadina, conocida como la Banda
Morisca. ®

La revuelta de 1264 tuvo como consecuencia un descenso estrepitoso
del niimero de mudéjares, por lo que puede afirmarse que desde
entonces en la Andalucia del Guadalquivir hubo muy pocos moros libres

Mas informacién:

B Gonzilez Jiménez, Manuel
“El fracaso de la convivencia.
Moros y judios en Andalucia
(Siglos XIII-XV)”, en Proyec-
cion histdrica de Espafia en sus tres
culturas (Castilla y Leén, América y el
Mediterrdneo), I. Junta de Castilla
y Le6n, Valladolid, 1993, pp.
129-149.

“Alfonso X y las minorias confe-
sionales de mudéjares y judios”,
en Alfonso X. Aportaciones de un rey
castellano a la construccion de Europa,
Miguel Rodriguez Llopis (coord.), Con-
sejerfa de Cultura y Educacién,
Murcia, 1997, pp. 71-90.

B Montes Romero-Camacho, Isabel
“Los mudéjares andaluces
(siglos XIII-XV). Aproximacién
al estado de la cuestién y pro-
puesta de un modelo tedrico”,
en Revista d’'Historia Medieval. Los
mudéjares valencianos y peninsulares,
Valencia, 2003, pPp. 47-78 (en cola-
boracién con Manuel Gonzalez
Jiménez).

“Judios y mudéjares en Andalu-
cia (Siglos XIII-XV): Un intento
de balance historiografico”, en
Minorias étnico-religiosas na Peninsula
Ibérica (Periodos medieval y moderno),
ed. Maria Filomena Lopes de Ba-
1T0S e José Hinojosa Montalvo,
Lisboa, Ed. Colibri - CIDEHUS

/ EU - Universidad de Alicante,
2008, pp. 143-210.

AH

JULIO
2021

29



