
D
O

S
I

E
R

E
L

 
R

E
Y

 
S

A
B

I
O

Las minorías
étnico-religiosas 
De la tolerancia a la intransigencia

A partir de la conquista 
castellana del valle 
del Guadalquivir, a 
mitad del siglo XIII, dio 
comienzo la convivencia 
—o, al menos, 
coexistencia— entre 
cristianos, musulmanes 
y judíos, por lo que el 
devenir histórico de 
estas nacientes aljamas 

judías y mudéjares corrió parejo 
al desenvolvimiento de la nueva 
sociedad andaluza, nacida de 
la conquista. En el reinado de 
Alfonso X se le dio carácter 
de ley civil a las disposiciones 
eclesiásticas, promulgadas 
en el IV Concilio de Letrán de 
1215, con respecto a judíos y 
moros y que aparecen recogidas 
en las Partidas, VII, XXV, 1.

La Historia de Andalucía quedaría 
incompleta sin la historia de sus 
minorías étnico-religiosas, es de-

cir, las pequeñas comunidades de judíos y 
mudéjares que se asentaron en su territo-
rio y que, a lo largo del tiempo, lograron 
conservar una cultura propia o acabaron 
insertándose en la sociedad andaluza. 

Para la legislación eclesiástica y civil 
de la época, judíos y mudéjares eran ele-
mentos extraños al cuerpo cristiano, ya 
que no profesaban la fe católica, por lo 
que serían considerados como minorías 
étnico-religiosas. Así pues, judíos y mu-
déjares formaban parte de una civiliza-
ción distinta, pertenecían a otra ley, por 
lo que debían tener una situación jurídi-
ca especial. No obstante, a lo largo de su 
historia, los mudéjares apenas fueron ob-
jeto de la hostilidad popular, al contrario 
de lo que ocurrió con los judíos, dada su 
débil posición socioeconómica, su carác-
ter de minoría vencida y la creencia, muy 
difundida, de que los obstáculos doctri-
nales y humanos para su conversión eran 
mucho menos importantes que en lo refe-
rente a los judíos. 

Al producirse la conquista del valle del 
Guadalquivir, los grandes reyes castella-

nos Fernando III (1217-1252) y Alfonso X 
(1252-1284) favorecieron el regreso de 
los judíos a Andalucía desde Castilla, 
pues pensaban que eran elementos 

muy eficaces en el proceso de re-
población de las nuevas tierras, 

incorporadas a la corona de 
Castilla, de manera que, a raíz 

mismo de la conquista, apa-
recen documentadas comu-
nidades judías en las princi-

pales ciudades andaluzas. 
Fue así como volvió a re-

nacer la judería de Córdoba, 
posiblemente en el mismo es-
pacio urbano que ocupó durante 
el Califato, pues estaba situada 

entre la puerta de Almodóvar y la 

catedral, englobando dentro de su contorno 
el alcázar almohade, conocido por los cris-
tianos como “Castillo de la Judería”. A par-
tir de 1260, el notable crecimiento del nú-
mero de judíos cordobeses les obligó a salir 
del perímetro de la judería y asentarse en 
las collaciones cristianas aledañas. Algunos 
autores piensan que esta judería cordobesa 
fue la única existente en todo el reino, a lo 
largo del siglo XIII, pero, al parecer, tam-
bién la hubo en Lucena, dada en señorío 
al obispo de la ciudad, que siempre ofreció 
su protección a la nueva aljama de la otrora 
cabeza visible de los judíos de al-Andalus. 

En Sevilla, los judíos se establecieron, 
desde el mismo repartimiento de la ciu-
dad, en un amplio espacio urbano amu-
rallado, limítrofe con el alcázar, que te-
nía una superficie aproximada de 16 ha y 
comprendía tres importantes mezquitas, 
donadas por Alfonso X para que fueran 
transformadas en sinagogas, contando 
además con sus propias carnicerías, ba-
ños, puertas, situadas tanto en el muro 
interior —una que se abría a la plaza de 
San Nicolás y la otra a la plazuela del 
Atambor— como en la muralla exterior 
—la llamada Puerta de la Judería o de la 
Carne— y cementerio. 

Pero, al igual que había ocurrido en 
Córdoba, los judíos sevillanos, desde la 
misma época de la conquista, desarrolla-
ban sus vidas y negocios prácticamente 
por toda la ciudad, llegando a tener inclu-
so una sinagoga fuera de su barrio, en el 
corral de los Tromperos. Sea como fuere, la 
aljama sevillana era, con gran diferencia, 
la más populosa e importante de toda An-
dalucía y la segunda del reino, después de 
la de Toledo. 

Según parece, pudo contar con unas 
doscientas familias, en torno a 1290, pero 
podrían haber sido más, si tenemos en 
cuenta que la aljama jerezana, mucho me-
nor, estuvo integrada, por estos mismos 
años del repartimiento sevillano, por unas 
noventa familias. 

ISABEL MONTES ROMERO-CAMACHO 
UNIVERSIDAD DE SEVILLA 

AH
JULIO
2021

24



Los judíos, al igual que los cristianos, 
obtuvieron tierras en el Repartimiento de 

Sevilla, concretamente en la alquería alja-
rafeña de Paterna Harab, a la que Alfonso 
X dio el nombre de Paterna de los Judíos, 
además, por supuesto, de propiedades 
urbanas en la misma ciudad. Según este 
importante documento, algunos de ellos, 
los más distinguidos, consiguieron inclu-
so donadíos mayores, como fue el caso de don 
Mayr, almojarife mayor de Alfonso X, o 
del brillante judío cortesano don Salomón 
aben Zadok —llamado por los cristianos 
don Çulemán— mientras que fueron vein-
tisiete los judíos que recibieron en bene-
ficio donadíos menores, entre ellos algunos 
almojarifes (tesoreros) y alfaquíes (interpretes 
de la ley) y otros hebreos distinguidos que 
han sido identificados como escribanos 
reales, astrónomos y mandaderos (embaja-
dores). 

En el Repartimiento urbano de Jerez los ju-
díos fueron beneficiados con un barrio pro-
pio, que contaba con noventa casas para 
residencia, como hemos dicho, de otras 
tantas familias, 
o t o r g á n d o s e l e s , 
además, algunos 
edificios importan-
tes para servicio 
de la comunidad, 
como una sinago-

ga, una madrasa o escuela, donde se ense-
ñaba el Talmud, así como un almacén para 
ser utilizado como casa de la merced, que ha-
bría de servir como centro de acogida de los 
judíos transeúntes o de los que habían sido 
liberados de la esclavitud.

La primera relación completa que tene-
mos de las aljamas judías nos la proporcio-
nan los documentos fiscales del reinado de 
Sancho IV (1284-1295), de los que se deduce 
que, en los años finales del siglo XIII, exis-
tían aljamas organizadas en Jaén, Úbeda, 
Baeza, Andújar, Córdoba, Sevilla, Écija, 
Niebla y Jerez. Entre todas ellas, sin duda, 
la más importante, con gran diferencia, 
era la aljama de Sevilla, seguida a gran 
distancia por las de Córdoba, Jaén, Úbeda y 
Baeza. Y, a mucha más, por las de Niebla, 
Jérez, Écija y Andújar. 

Sea como fuere, para la comunidad se-
fardí, su vuelta al centro neurálgico de las 
antiguas tierras andalusíes fue, quizás, el 
acontecimiento más importante del siglo 
XIII, aunque, como puede suponerse, los 
judíos andaluces no presentaban ninguna 

diferencia, en cuanto a sus relaciones con 
los cristianos y a sus dedicaciones profesio-
nales, con sus correligionarios castellanos. 

Tradicionalmente se ha hablado de su 
vinculación con todo lo relativo a la fis-
calidad, tanto regia como municipal o 
señorial, y así se demuestra a partir de la 
documentación que se nos ha conservado, 
donde aparecen frecuentemente almojari-

fes, arrendadores de rentas y monopolios 
concejiles, cambiadores, prestamistas.... 
Otros eran mercaderes, pero fueron más 
los que se dedicaban al comercio al por 
menor, sobre todo de paños, y a muy di-
versos oficios artesanos, como herreros, 
curtidores o zapateros e incluso a la cons-
trucción. Igualmente aparecen numerosos 
intelectuales y hombres de ciencia, siendo 
especialmente notables los médicos y los 
astrónomos, así como algún poeta.

Por otra parte, son frecuentes las no-
ticias relativas a los hebreos relacionados 
con la agricultura, bien como censatarios, 
arrendatarios o pequeños propietarios, 
pero también hubo, entre la élite judía 

andaluza, algunos 
grandes propieta-
rios, lo que puede 
considerarse como 
un hecho peculiar 
en toda la corona de 
Castilla. 

Detalle de la sinagoga de Córdoba. 

Fernando III y Alfonso X favorecieron el regreso de los judíos a 
Andalucía desde Castilla, pues pensaban que eran elementos 
eficaces para la repoblación de las nuevas tierras conquistadas

AH
JULIO
2021

25



D  O  S  I  E  R

De todas formas, lo más habitual era 
que muchos judíos, al igual que sus vecinos 
cristianos, aún dedicándose profesional-
mente a diversas actividades relacionadas 
con la artesanía o el comercio, explotasen 
pequeñas parcelas de tierra, generalmente 
reservadas a viñas, bien como censatarios, 
arrendatarios o en plena propiedad, que 
servían de complemento a sus débiles eco-
nomías familiares, mientras que el proto-
tipo de judío dedicado exclusivamente a 
las tareas agrarias era excepcional en las 

aljamas hebreas castellanas y, por tanto, 
andaluzas. 

No obstante, la madurez alcanzada por 
el judaísmo español, a lo largo del siglo 
XIII, no fue suficiente para evitar que los 
judíos se convirtieran en el punto de mira 
de las iras populares de los cristianos, algo 
que la crisis económica, cuyos primeros 
síntomas pueden reconocerse en torno a 
1280, no hizo más que aumentar. Al mis-
mo tiempo, estas dificultades económicas 
afectaban directamente a la situación de 

los judíos, cuyas actividades profesiona-
les, cada vez más relacionadas con el mun-
do urbano, eran las más fácilmente vulne-
rables, en tiempos de recesión económica. 

LOS MUDÉJARES. El origen del mude-
jarismo andaluz data, igualmente, de la 
conquista de la Andalucía del Guadalqui-
vir por Fernando III de Castilla y León, pero 
fue su hijo y sucesor, Alfonso X, por la 
temprana muerte de su padre, el verdade-
ro autor de la repoblación y de la organiza-

Repartimiento de Sevilla

 Q Alfonso X, en el Repartimiento de Se-
villa, concede donadíos a algunos judíos 
sevillanos, alfaquíes, rabíes, almoja-
rifes y otros destacados miembros de la 
aljama sevillana, los olivares en la al-
quería de Paterna, situada en el Aljarafe 
sevillano y la heredad de pan en Facia-
lçazar, en la Campiña de Sevilla (en tor-
no a 1252):
Paterna Harab, a que puso el rey nom-
bre de Aldea de los Judíos del Rey, ques 
en el término de Aznalfarache; e avía y 
quarenta mil pies de olivar e de figue-
ral, e por medida novecientas e ochenta 
arançadas, e fue asmada a ochocientas 
arançadas de sano; e diole la heredad de 
pan en Facialcázar. 

A don Çag, almoxarife, cien arançadas, e diez yu-

gadas.

A don Mose, su fijo, quarenta arançadas, e seis 

yugadas.

A don Çag, fijo del almoxarife, cinquenta arança-

das, e seis yugadas.

A don Abrahán sesenta arançadas, e seis yugadas.

A don Salomón cinquenta arançadas, e seis yuga-

das.

A don Jucef Narigudo cinquenta arançadas, e seis 

yugadas.

A don Hadida cinquenta arançadas, e seis yuga-

das.

A don Abrahán, fijo del almoxarife, quarenta 

arançadas, e seis yugadas.

A don Jucef, su hermano, quarenta arançadas, e 

seis yugadas.

Al fijo del alfaquí don Juçef, veinte e cinco arança-

das, e quatro yugadas. 

A don Jacob quarenta arançadas, e seis yugadas.

A don Abrahán treinta arançadas, e cinco yuga-

das. 

A don Samuel sesenta arançadas, e seis yugadas.

Al fijo de Mosta quarenta arançadas, e cinco yu-

gadas.

A don Fac sesenta arançadas, e seis yugadas.

A Cuchiel, alfaquí de Jerez, quince arançadas, e 

quatro yugadas.

A ben Sancho quarenta arançadas, e cinco yugadas.

A Garfán veinte arançadas, e quatro yugadas.

A Saul veinte arançadas, e quatro yugadas.

A don Çag, fijo de don Samuel, treinta arançadas, 

e cinco yugadas.

A don Çulemán Pintadura quarenta arançadas, e 

seis yugadas.

Al alfaquí de Talavera veinte arançadas, e quatro 

yugadas.

A rabí Yagozo treinta arançadas, e cinco yugadas.

A su compannero Miniac treinta arançadas, e cin-

co yugadas.

A don Juçef alfaquí cien arançadas, e las mejores 

casas e un molino. 

A rabi diez arançadas.

A don Juçef de Lisbona diez arançadas, e dos yu-

gadas. 

En Facialcáçar ciento e treinta yugadas, anno e 

vez. 

J. González: Repartimiento de Sevilla, Ma-
drid, 1951, vol. I, págs. 252, 279, 280, 362 
y vol. II, págs. 65, 247.

1 2

1. Mapa de las aljamas andaluzas. 
Fuente: Cabrera Muñoz, E. “La sociedad andaluza bajomedieval”, en Cuadernos de Trabajo de Historia de Andalucía, III. Bajomedieval. Seminario Permanente de Historia de Andalucía. 
Consejería de Cultura de la Junta de Andalucía, Sevilla, 1982.
2. Aljamas mudéjares andaluzas anteriores a la revuelta de 1264.
Fuente: González Jiménez, Manuel. “Alfonso X y las minorías confesionales de mudéjares y judíos”, en Alfonso X. Aportaciones de un rey castellano a la construcción de Europa, Miguel 
Rodríguez Llopis (coord.), Consejería de Cultura y Educación, Murcia, 1997, pp. 71-90.

AH
JULIO
2021

26



D  O  S  I  E  R

ción de Andalucía, quien sentó realmente 
sus bases.

La conquista de Andalucía en el siglo XIII 
incorporó a Castilla un amplio territorio, po-
blado por musulmanes, a través de dos fór-
mulas legales: las capitulaciones y los pac-
tos, llamados en la época pleitos o pleitesías.

El primero de los casos se dio en aque-
llos núcleos de población, generalmente 
importantes, que ofrecieron resistencia a 
los conquistadores, lo que tuvo como con-
secuencia la salida forzosa de los musul-
manes, a los que se les permitió sacar sus 
bienes muebles. Así, todo parece indicar 
que se produjo una expulsión general de 
musulmanes que habitaban las grandes 
ciudades y villas, según parece deducirse 
de las fuentes contemporáneas, tanto cris-
tianas, como musulmanas. Estas últimas 
se refieren pormenorizadamente a la gran 

emigración, como consecuencia directa de la 
conquista cristiana. 

Sin embargo, hay razones para creer 
que, ni siquiera aquí la expulsión de los 
vencidos fue total, como parece deducirse 
del hecho incontrastable de que, casi a raíz 
de la conquista, grandes ciudades, como 
Sevilla y Córdoba, ya contasen con comuni-
dades mudéjares perfectamente organiza-
das y de que algunos de sus miembros más 
destacados, generalmente los que estaban 
al servicio de la Corona, conocidos con el 
expresivo apelativo de moros del rey, fueran 
heredados por el monarca, como ocurriera, 
por ejemplo, en el Repartimiento de Sevilla.

Pero, la mayor parte del antiguo te-
rritorio de al-Andalus, en el que prolife-
raban los centros de población medianos 
o pequeños, negociaron su rendición 
con los conquistadores castellanos, por 
lo que firmaron pactos con Fernando 
III, en los que se ha querido ver cierta 
similitud con los tratados de rendición que, 
contemporáneamente, Jaime I de Ara-
gón ofreciera a los musulmanes de Va-
lencia y Mallorca, 
después de su con-
quista. 

Todo parece in-
dicar que estos plei-

tos o pleitesías fueron 
muy numerosos, 

algunos de ellos aparecen recogidos en el 
Diplomatario andaluz de Alfonso X el Sabio, como 
los de Hornachuelos y Moratalla, pueblos 
de Sevilla sin determinar, Benamejí y Vier-
bén, Cabra de Jaén y Santiesteban, Matre-
ra, Cabra de Córdoba, Bornos, Alcalá de 
Guadaira, Constantina, Lebrija y Cazalla. 
De ellos se desprende que estas pleitesías 
reconocían a los mudéjares la posibilidad 
de continuar viviendo en sus tierras, su li-
bertad personal, poder practicar libremen-
te su religión, mantener sus propiedades, 
así como seguir disfrutando del mismo ré-
gimen judicial y fiscal de tiempos anterio-
res, exigiéndoseles sólo a cambio, como es 
lógico, el reconocimiento del señorío real y 
la entrega de sus fortalezas. Todo ello tuvo 
como resultado inmediato el nacimiento 
de un extenso territorio donde los mudéja-
res eran los predominantes, mientras que 
los cristianos se encontraban en franca 
minoría. 

De esta manera, podemos afirmar que, 
antes de 1264, el número de aljamas mu-
déjares organizadas en la nueva Andalucía 
era bastante importante: ocho, en el reino 
de Jaén, que era el que contaba con un me-

nor número de ellas, posiblemente más de 
quince en el reino de Córdoba y un núme-
ro mayor a veinte en el reino de Sevilla, el 
que, en principio, contó con una más nu-
merosa población mudéjar. 

FINAL DE LA UTOPÍA. Pero muy pron-
to se demostró que el primitivo proyecto 
fernandino —propio de la extraordinaria 
magnanimidad del gran rey castellano-
leonés— de una Andalucía en la que con-
vivieran, sin ningún tipo de problemas, 
vencedores y vencidos, los cristianos en 
las ciudades y villas y los mudéjares en 
el campo, habría de resultar una utopía, 
según demostró la nueva política, llena 
de ambigüedades, puesta en práctica por 
su hijo y sucesor Alfonso X, con respecto 
a los musulmanes que permanecieron 
bajo el dominio cristiano, ya que si, por 
una parte, era conocida su maurofilia cul-
tural y, tal vez, gracias a ella les siguió 
brindando la protección real, por otra em-
prendió una nueva y dura ofensiva contra 
los musulmanes andaluces, que culminó 
en 1262, cuando tomó por las armas el rei-
no mudéjar de Niebla y Écija fue vaziada de 

moros.
Este cambio de 

actitud política con 
relación a los mu-
déjares por parte 
de la monarquía 
castellano-leonesa 

El alcalde cristiano de Chincoya hace las
paces con el alcalde musulmán de Bélmez.

C
a

n
ti

g
a

s
 d

e
 S

a
n

ta
 M

a
r
ía

 (E
l E

sc
or

ia
l, 

m
s.

T.
I.1

) (
CS

M
 1

85
 ),

 f

Sea como fuere, para la comunidad sefardí, su vuelta al centro 
neurálgico de las antiguas tierras andalusíes fue, quizás, 
el acontecimiento más importante de todo el siglo XIII

AH
JULIO
2021

27



D  O  S  I  E  R

provocó un hondo malestar entre los mu-
sulmanes sometidos, que, además, reci-
bían cada vez más una mayor influencia 
de las fatwas de los alfaquíes granadinos 
y magrebíes, que les recomendaban su 
marcha hacia países musulmanes (Dar al-

Islam), en los que pudieran poner en prác-
tica su ley y su religión, sin ningún tipo 
de cortapisas.

Fue en este contexto donde estalló la te-
rrible revuelta mudéjar de 1264, en la que 
los musulmanes andaluces se aliaron con 
los granadinos y bereberes norteafricanos 
y que estuvo a punto de terminar con el 
dominio cristiano en Andalucía y Murcia. 
Es cierto que Alfonso X, con la inestima-
ble colaboración de su suegro, Jaime I de 
Aragón, logró reprimirla a duras penas, 
pero también es verdad que esta subleva-
ción tuvo consecuencias transcendentales 
para los mudéjares andaluces. La prime-
ra de todas es que supuso el final de una 
Andalucía densamente poblada por mu-
sulmanes, ya que la mayor parte de ellos 
emigró hacia el reino de Granada o hacia 
el norte de África, por lo que, en adelante, 
las relaciones entre cristianos y musul-
manes andaluces se habrían de realizar a 
través de la frontera.

Evidentemente, los catastróficos re-
sultados de esta terrible sublevación de 
los mudéjares andaluces de 1264 no se hi-
cieron esperar. Uno de los más llamativos 
fue la desaparición, en el mismo siglo XIII 
o a principios del siglo XIV, de muchas de 
las antiguas aljamas: todas las del Reino 
de Jaén, casi toda la población mudéjar 
de la misma ciudad de Córdoba, a partir 
de la tregua firmada entre Fernando IV y 
Muhammad III, en 1304, Carmona y Cons-
tantina, en el Reino de Sevilla... tanto es 
así, que, tras el duro golpe que la terrible 
represión de la revuelta mudéjar de 1264, 

por parte cristiana, supuso para el mude-
jarismo andaluz, solo lograron sobrevivir 
las antiguas grandes morerías de Córdoba, 
Sevilla y Écija y algunas otras de mucha 
menor entidad, como la de La Algaba, Nie-
bla y, quizás, Moguer. 

La revuelta mudéjar de 1264 tuvo como 
consecuencia directa, en el plano de-
mográfico, un descenso estrepitoso del 
número de mudéjares, por lo que puede 
afirmarse que, a partir de entonces, en la 
Andalucía del Guadalquivir había muy po-
cos moros libres. Ya en el reinado de San-
cho IV, las principales morerías andaluzas 
eran Sevilla y Córdoba, según se deduce del 
pecho anual pagado por los mudéjares a la 
Corona, tributo en el que la aljama de Sevi-
lla contribuía con 5.500 maravedíes y la de 
Córdoba con 2.000 maravedíes.

Es cierto que, a raíz de la conquista de 
Andalucía y, sobre todo, de la revuelta 
mudéjar de 1264, se prohibió a los musul-
manes que vivían bajo dominio cristiano 
el ejercicio de ciertos oficios y profesiones 
o, en todo caso, se les impusieron impor-
tantes limitaciones, sobre todo si tenían 
que ver con la medicina, la alimentación o 
entrañaban carácter público. 

Sin embargo, en la práctica, estas 
prohibiciones o limitaciones teóricas, 
comunes, muchas veces, a judíos y mu-
déjares, no tuvieron efectividad, por lo 
que si no aparecen mudéjares en muchos 
oficios públicos y privados, que, en cam-

El levantamiento de
los mudéjares
andaluces (1264)

 Q Capítulo XIII: De commo vinieron los 

moros de allen mar en ayuda del rey de Gra-

nada, é de los fechos que sobre esto se ficie-

ron: “El rey de Granada, veyendo el 
gran afincamiento de la guerra en 
que estaba, envió rogar á Aben Yu-
zaf que le enviase alguna gente en 
su ayuda, é envióle mil caballeros, é 
vino por cabdillo dellos un moro que 
era tuerto de un ojo, é decian que 
era de los más poderosos que habia 
allen mar. E segund lo que se falló 
en escripto, dicen que éstos fueron 
los primeros caballeros jinetes que 
pasaron aquen la mar despues que el 
Miramamolin fué vencido. E commo 
quier que luego en el comienzo de su 
venida destos caballeros fué grand 
esfuerzo para los moros de aquen la 
mar, é otrosí pusieron gran miedo á 
los cristianos diciendo que eran mu-
chos más, pero grand daño se siguió 
de la su venida al rey de Granada, ca 
él por los honrar aventajábalos en 
todas las cosas, é por los tener más 
pagados dábales muy grandes solda-
das, é lo que avia de dar á los suyos 
dábalo á ellos. E el arrayaz de Málaga 
é el arrayaz de Guadix veyendo esto, 
fablaron con el Rey que non quisiese 
perder los suyos por los extraños, é 
el Rey dióles mala respuesta, de que 
ellos fueron muy despagados. E por 
esto buscaron manera commo los 
destruyesen, segund que adelante 
la estoria lo contará. E agora dejaré-
mos de contar desto, é tornarémos á 
contar lo que el rey don Alfonso fizo 
en esta guerra ....”.

“Crónica de Alfonso X”, en Crónicas 

de los Reyes de Castilla, tomo I, pág. 
10. Biblioteca de Autores Españoles, 
Madrid, 1953.

Enfrentamiento armado entre cristianos y musulmanes.

C
a

n
ti

g
a

s
 d

e
 S

a
n

ta
 M

a
r
ía

 (E
l E

sc
or

ia
l, 

m
s.

T.
I.1

) (
CS

M
 6

3 
), 

f. 

AH
JULIO
2021

28



D  O  S  I  E  R

Más información: 

	Q González Jiménez, Manuel
	Z “El fracaso de la convivencia. 

Moros y judíos en Andalucía 
(Siglos XIII-XV)”, en Proyec-

ción histórica de España en sus tres 

culturas (Castilla y León, América y el 

Mediterráneo), I. Junta de Castilla 
y León, Valladolid, 1993, pp. 
129-149.

	Z “Alfonso X y las minorías confe-
sionales de mudéjares y judíos”, 
en Alfonso X. Aportaciones de un rey 

castellano a la construcción de Europa, 

Miguel Rodríguez Llopis (coord.), Con-
sejería de Cultura y Educación, 
Murcia, 1997, pp. 71-90.

	Q Montes Romero-Camacho, Isabel
	Z “Los mudéjares andaluces 

(siglos XIII-XV). Aproximación 
al estado de la cuestión y pro-
puesta de un modelo teórico”, 
en Revista d’Història Medieval. Los 

mudéjares valencianos y peninsulares, 

Valencia, 2003, pp. 47-78 (en cola-
boración con Manuel González 
Jiménez).

	Z “Judíos y mudéjares en Andalu-
cía (Siglos XIII-XV): Un intento 
de balance historiográfico”, en 
Minorías étnico-religiosas na Península 

Ibérica (Periodos medieval y moderno), 

ed. María Filomena Lopes de Ba-
rros e José Hinojosa Montalvo, 
Lisboa, Ed. Colibrí - CIDEHUS 
/ EU - Universidad de Alicante, 
2008, pp. 143-210.

bio sí eran ejercidos por judíos, se debe a 
su falta de cualificación profesional para 
ejercerlos y también a su débil posición 
socioeconómica, ya que la mayor parte de 
los musulmanes andalusíes cultos y pu-
dientes salieron de Andalucía después de 
la conquista cristiana. Como contraparti-
da, esta humilde posición socioeconómi-
ca de la mayor parte de los mudéjares an-
daluces hizo que no se produjese ningún 
tipo de hostilidad social hacia ellos, por 
este concepto, lo que sí se dio con respecto 
a los judíos.

Glosario

ALFAQUÍ: especialista en la ley coráni-
ca, en un doble sentido religioso y jurí-
dico. Jurista con autoridad reconocida 
en la aljama.
ALJAMA: comunidad judía o mudéjar, 
con personalidad jurídica. También se 
llama así al barrio habitado por judíos 
(conocido igualmente como judería) o 
mudéjares (conocido igualmente como 
morería).
ALMOJARIFE: el oficial o ministro 
real que se encargaba de recaudar las 
rentas y derechos del rey y tenía en su 
poder el producto de ellas, como su te-
sorero.
CAPITULACIONES: fórmula jurídica 
que el monarca castellano impuso a to-
dos aquellos núcleos de población his-
panomusulmana, generalmente im-
portantes, que ofrecieron resistencia 
a los conquistadores y que tuvo como 
consecuencia la salida forzosa de los 
musulmanes, a los que sólo se les per-
mitió sacar sus bienes muebles.
DONADÍOS: donaciones reales. A ve-
ces se utiliza con el mismo significado 
que heredamiento, aunque este térmi-
no siempre se refiere a una donación 
real, independientemente de su mayor 
o menor importancia, dada en recom-
pensa de servicios militares o de cual-
quier otro tipo o, simplemente, una 
donación sin contrapartida u obliga-
ción alguna por parte del beneficiario. 
FATWAS: dictámenes, jurídico-religio-
sos de los alfaquíes o intérpretes de la 
Ley o doctrina musulmana.

HORRO: jurídicamente libre, bien por 
su propia condición o porque ha reci-
bido una carta de ahorría por parte de 
su dueño.
MUDÉJAR: andalusíes sujetos al do-
minio político de los reyes cristianos. 
Esta palabra castellana, que empezó 
a utilizarse en el siglo XV, deriva del 
término árabe mudayyan o dayyan = 
"gente domesticada, domeñada, que 
permanece", muy usado en el árabe 
occidental durante la baja Edad Media.
PECHO O CABEZA DE PECHO: capi-
tación que las minorías étnico-reli-
giosas, judíos y mudéjares, pagaban 
anualmente a la Corona, como recono-
cimiento del señorío real y a cambio de 
la especial protección que el monarca 
les dispensaba.
PLEITOS O PLEITESÍAS: pactos fir-
mados entre el rey castellano y los 
musulmanes andalusíes, durante la 
conquista de Andalucía en el siglo XIII. 
Mediante ellos se garantizaba la per-
manencia de los musulmanes en sus 
tierras, así como su libertad, teniendo 
como resultado la pervivencia de un 
extenso territorio andaluz en el que 
los mudéjares eran predominantes, si-
tuación que continuó hasta la revuelta 
mudéjar de 1264. 
RABÍ/RABINO: el sacerdote o persona 
encargada del culto en las sinagogas de 
los judíos. Maestro hebreo, intérprete 
de la Sagrada Escritura y que tiene a su 
cargo atender las necesidades religio-
sas de los judíos.

Pero, además de los mudéjares li-
bres, denominados horros en la docu-
mentación de la época, también hubo 
otros mudéjares, esta vez esclavos, en 
la Andalucía bajomedieval, como conse-
cuencia, en unas ocasiones, de la guerra 
abierta entre los cristianos castellano-
leoneses y los musulmanes del emirato 
nazarí de Granada y también, de las re-
laciones fronterizas, en tiempos de paz, 
a lo largo de la amplia frontera castella-
no-granadina, conocida como la Banda 

Morisca. n

La revuelta de 1264 tuvo como consecuencia un descenso estrepitoso 
del número de mudéjares, por lo que puede afirmarse que desde 
entonces en la Andalucía del Guadalquivir hubo muy pocos moros libres

AH
JULIO
2021

29


