
D
O

S
I

E
R

E
P

I
D

E
M

I
A

S

Vivir y morir en la 
Andalucía de la Edad Media
La enfermedad y los pertinaces brotes epidémicos

A largo de la Edad 
Media, las epidemias 
se repetían con 
periódica obstinación. 
Las más comunes en 
el territorio andaluz 
fueron la viruela, el 
sarampión, el tifus y, 
a partir de mediados 
del siglo XIV, la temida 
peste negra, que ya 

había hecho aparición durante 
la primera pandemia de los 
siglos VI a VIII. Los embates de 
la enfermedad podían influir 
en la política, la sociedad y la 
economía, y amenazar el orden 
social y moral del momento. 
Este artículo analiza las formas 
en que se afrontaron los brotes 
epidémicos, de las que tenemos 
cuenta a través de fuentes 
de diversa índole: tratados 
médicos, literatura, crónicas, 
listas de impuestos, leyes, 
testamentos, sermones y otros 
registros escritos o visuales.

CARMEN CABALLERO NAVAS
UNIVERSIDAD DE GRANADA

La enfermedad jugó un papel primor-
dial en la historia de la Edad Media, 
como lo ha jugado en la historia de 

la humanidad. En yuxtaposición con los 
problemas políticos y sociales derivados 
del devenir histórico en los diversos con-
textos geopolíticos y culturales medie-
vales, el miedo a la enfermedad y a los 
desastres naturales, entre los que se con-
taban las epidemias que se repetían con 
obstinación periódica, formaba parte de 
las preocupacione s más acuciantes de la 
población. La irrupción de las epidemias 
podía poner en peligro la vida de las perso-
nas e, incluso, la supervivencia de las co-
munidades. Asimismo, era frecuente que 
su aparición y los estragos que causaban 
influyeran en la política, la sociedad y la 
economía, y amenazaran el orden social y 
moral del momento.

Sobre todo ello, y sobre las respuestas 
individuales y colectivas a las enfermeda-
des epidémicas, encontramos noticias en 
una miríada de fuentes que ofrecen evi-
dencia histórica desde distintos ángulos. 
Junto a los tratados médicos —que grosso 
modo ofrecen explicación sobre las causas y 
los síntomas de la enfermedad, además de 
medidas para prevenirla y su tratamiento 
terapéutico—, la literatura, las crónicas, 
las listas de impuestos, las leyes, los tes-
tamentos, los sermones, y cualquier otro 
registro escrito o visual, nos ofrecen pin-
celadas de información que nos permiten 
reconstruir imágenes, con frecuencia in-
completas, sobre cómo y cuándo se produ-
jeron tales fenómenos, qué impacto tuvie-
ron en las personas y en la sociedad, qué 
reacciones provocaron y cómo se enfrenta-

ron a ellos, así como de sus consecuencias 
posteriores. 

Las fuentes aludidas se refieren a las 
enfermedades que de cuando en cuando 
irrumpían en forma de brote catastrófico 
que se propagaba entre la población, con 
efectos de diversa gravedad, mediante pa-
labras como epidemia, plaga, mortandad, 
pestilencia y similares. 

La vaguedad con la que se emplean 
muchas de estas palabras y la polisemia 
de algunas de ellas (como plaga) hace a 
veces muy difícil saber de qué enfermedad 
se trataba; sobre todo teniendo en cuenta 
que la terminología relativa a la enferme-
dad no es constante en la historia, sino 
cultural y contextual, y se puede referir a 
dolencias completamente diferentes a lo 
largo del tiempo. 

Un ejemplo significativo es el de la le-
pra, que en las sociedades pre-modernas se 
identificaba con un amplio abanico de afec-
ciones de la piel, estigmatizadas por su vin-
culación con el pecado, entre las que prácti-
camente no se hacía distinción. Con todo, 
sabemos que las epidemias más comunes 
en el territorio andaluz fueron la viruela, el 
sarampión, el tifus y, a partir de mediados 
del siglo XIV, la temida peste negra.

Al hilo de la importancia que poseen 
las categorías culturales para entender 
la enfermedad en una sociedad concreta, 
hemos de recordar que el “territorio anda-
luz” no era ni política ni culturalmente 
homogéneo durante la Edad Media. Así, 
para poder contextualizar adecuadamen-
te los brotes epidémicos que se produje-
ron durante tan largo periodo histórico 
es importante tener en cuenta que lo que 
conocemos hoy como Andalucía formó 

parte de al-Andalus y sus distintas for-
mas de poder político desde el siglo 

VIII hasta el XIII, periodo a partir 
del cual la Corona de Castilla fue 

incorporando progresivamente a 
sus dominios la mayor parte de 
la región. Desde ese momento 

AH
ABRIL
2021

8



y hasta 1492, la frontera fluctuante del 
Reino nazarí de Granada separará la An-
dalucía castellana y cristiana de la mu-
sulmana, aunque será precisamente esa 
fluctuación de las líneas divisorias la que 
dará lugar a la hibridación cultural y lin-
güística de algunas zonas. 

Si bien los límites fronterizos nunca 
pudieron detener la transmisión de una 
enfermedad infecciosa de un lugar a otro 
—pues es bien sabido que los virus (con 
perdón por el anacronismo) no entienden 
de fronteras, y la cercanía lo hacía con fre-
cuencia inevitable—, la forma de entender 
la enfermedad y su transmisión, así como 
las reacciones ante ellas y su impacto, fue-
ron distintas en cada uno de los dos lados. 

Las disparidades (y semejanzas) afloran 
al analizar la producción textual sobre es-
tos acontecimientos en ámbitos como, por 
ejemplo, la teología o la jurisprudencia, en 
los que se ponen de manifiesto las distin-
tas formas de entender la predestinación, 
el libre albedrío, la causalidad, la permisi-
vidad de entrar o salir de un área donde se 
sufre una epidemia, etc. 

No hay que olvidar que la religión y la 
teología formaban parte integral de la cos-
movisión medieval. De hecho, la causa 
primera para la aparición de epidemias 
según las fuentes medievales era el castigo 
divino por las faltas cometidas; las causas 
segundas se dividían en dos: causas remo-
tas y celestes (influencia de los astros) y 
causas próximas y terrestres, de las que se 
ocupará la ciencia médica. 

MEDICINA MEDIEVAL. Aunque también 
en el ámbito de la medicina encontramos 
dos sistemas diferenciados culturalmente 
—la tradición médica árabe y la tradición 
médica latina—, el “galenismo” ofrecía un 
marco general explicativo de la enferme-
dad. De acuerdo con este marco, el estado 
de salud o enfermedad dependía del (des)
equilibrio de los factores internos —tales 
como los elementos, los humores, las cua-

lidades y la complexión—, así como de los 
factores externos o seis cosas no naturales: 
aire y ambiente, comida y bebida, trabajo 
y descanso, sueño y vigilia, secreciones y 
movimientos del ánimo. 

De entre las cosas no naturales, el aire 
tenía una gran importancia en la etiología 
de la enfermedad en general, y de las epi-
demias en particular, al considerarse que 
el aire corrompido o miasma producía la 
enfermedad al ser inhalado. El concepto de 
corrupción miasmática del aire, que había 
elaborado Galeno a partir de la obra de Hi-
pócrates, llegaría a convertirse en una teo-
ría médica muy popular en la Edad Media, 
especialmente en la explicación de la peste 
negra. También el agua estancada y la des-
composición de los cuerpos desprendían 

miasmas que provocaban y transmitían 
enfermedad.

El esquema médico mencionado cons-
tituyó la base de la medicina preventiva 
medieval, que se desarrolló en varios gé-
neros de literatura médica dedicados a 
la conservación de la salud, tanto en la 
medicina de tradición árabe como en la 
de tradición latina. Como quiera que el 
sistema explicativo de la enfermedad in-
fecciosa era el mismo que el de cualquier 
otra enfermedad, los regímenes de salud 
incluyeron con frecuencia capítulos y re-
comendaciones para prevenir la pestilen-
cia y su tratamiento una vez contraída. 
Por ejemplo, los médicos andalusíes Ibn 
Yulyul (s. X) y Avenzoar (s. XII) se refirie-
ron en sus obras al uso de la triaca (pre-

Sabemos que las epidemias más comunes que asolaron el 
territorio andaluz fueron la viruela, el sarampión, el tifus y, 
a partir de mediados del siglo XIV, la muy temida peste negra

Detalle de El triunfo de la muerte
de Pieter Brueghel el Viejo (1562). 

M
us

eo
 d

el
 P

ra
do

.

AH
ABRIL
2021

9



D  O  S  I  E  R

parado farmacéutico de distintos ingre-
dientes) para tratar epidemias. Mientras 
que Averroes, contemporáneo del segun-
do, habló “Sobre el aire pestilencial” en 
el Libro VI de su conocida obra Libro de las 
Generalidades de la Medicina, dedicado a la 
conservación de la salud. 

A partir del siglo XIII, el interés por la 
higiene y la medicina preventiva dio lugar 
a la proliferación de textos pertenecientes 
al género conocido como regimina sanitatis 
en la tradición médica latina. Su difusión 
se acrecentará a lo largo de los siglos XIV 
y XV, y su enfoque se desplazará paulati-
namente desde el interés original por la 
salud individual hacia una preocupación 
por el bienestar de la comunidad, debido a 
la demanda de un público urbano deseoso 

de saber cómo conservar la salud pero, so-
bre todo, a la irrupción de la peste y de los 
brotes cíclicos que tuvieron lugar hasta el 
final de la Edad Media y más allá.

LA PESTE NEGRA. La peste negra, consi-
derada la mayor pandemia de la historia 
de la humanidad, supuso todo un reto 
social e intelectual para la sociedad me-
dieval. Producida por la bacteria Yersinia 
pestis, se extendió por Europa entre 1347 y 
1353, donde se prolongó durante los siglos 
siguientes en sucesivas oleadas. Pero no se 
trató de un fenómeno local, sino que afec-
tó a Eurasia y África. 

Tampoco fue un fenómeno desconoci-
do. De hecho, hoy se la conoce como “la 
segunda pandemia de peste”, ya que fue 

precedida durante los siglos VI a VIII por la 
conocida como “peste de Justiniano”, al-
gunas de cuyas oleadas afectaron también 
a la Península Ibérica. De ellas, al menos 
un brote afligió a la Bética, lo que ha sido 
documentado gracias a una lápida, halla-
da en el cortijo de Chinales de Córdoba, 
que hace mención a la “peste inguinal”, 
en referencia a las bubas que la peste pro-
vocaba en las ingles, que causó la muerte 
al finado en el año 609. 

La segunda pandemia de peste llega a 
Almería en 1348 y a Córdoba en 1349, donde 
tendrá más graves consecuencias el brote 
que surgió en 1363-64. En estos y en los su-
cesivos brotes que tuvieron lugar en todo el 
sur de la península hasta el final de la Edad 
Media la alteración demográfica fue nota-
ble. La mortalidad por hambruna exacerbó 
y potenció la causada por varias de estas 
oleadas, que como consecuencia dejaron 
muy diezmada a la población andaluza.

En cuanto a la etiología de la peste, en 
los tratados que se le dedican coexisten 
diversos tipos de causalidad. Junto a la co-
nocida causa de la corrupción miasmática, 
aparecen conceptos de contagio, con los 
que no entran necesariamente en conflic-
to. De igual modo que la enfermedad era 
considerada una putrefacción dentro del 
cuerpo causada por el aire corrompido, la 
misma putrefacción corrompía el alien-
to convirtiendo a cada individuo en una 
fuente de miasmas. 

El tratamiento giraba en torno a las “co-
sas no naturales” y a una serie de medidas 
más agresivas como la sangría, la provo-
cación de sudor, la alteración de la mala 
complexión con medicamentos purgantes 
y, llegado el caso, el tratamiento con apos-
temas o abscesos, si los hubiere, con medi-
cación y cirugía. 

Aunque en la mentalidad colectiva la 
medida preventiva más eficaz era la hui-
da, escapar de ella. Esa era la opinión ma-
nifestada por Meir Alguades (m. 1410), un 
médico judío castellano que durante sus 
años de práctica médica se enfrentó a va-
rias pestilencias, y también por otros fa-
mosos autores médicos castellanos como 
Alonso de Chirino, Velasco de Taranta o 
Fernando Álvarez. 

Lo mismo opinaba el musulmán Ibn al-
Jatib, según explica en su breve y polémica 
obra Convencer al que pregunta sobre la terrible en-
fermedad, compuesta en Granada probable-
mente ente 1359 y 1362. Polémica porque en 

Sevillana medicina de Juan de Aviñón

 n “La definición de la mortandad hu-
manal es muerte non natural, que 
acaece en la especie humanal de parte 
del ayre corrupto de dolencia universal 
semejante. [...] de parte del ayre co-
rrupto es dicho aquí para diferencia de 
los que mueren de peleas, ó de terremo-
tos, ca esto es muerte subitaña, non es 
llamada mortandad, pues non viene de 
ayre corrupto; de una dolencia univer-
sal es dicho aquí por diferencia consti-

tutiva, á diferencia de las muertes que 
acaecen por dolencias diversas, ca ésta 
non es llamada mortandad en quanto 
non es el ayre en causa, segun Abenrru-
yz en el Coliget”.

Capítulo LXIV. De la definición de la mortan-
dad humanal, y de sus causas. Obra publica-
da en el año 1545 por el Licenciado Nico-
lás Monardes. Edición de Sevilla, 1885, 
p. 313. 

Una plaga de piojos (Diez Plagas de Egipto).
Detalle de la Haggadah Dorada. 

%r
iti

sK
 /

iE
ra

r\
 �$

dd
� 0

S�
 �

��
��

�� 
/o

Qd
re

s 
�%

ar
ce

lo
Qa

"�
 c

� �
��

��
� 

AH
ABRIL
2021

10



D  O  S  I  E  R

Más información:

	n Aguiar Aguilar, Maravillas
“Aproximación al léxico árabe medie-
val de la epidemia y de la peste”, en 
Medicina e Historia, 2, 2014, pp. 4-15.

	n Arrizabalaga, Jon
“La peste negra de 1348: los orígenes 
de la construcción como enfermedad 
de una calamidad social”, en Dynamis, 
11, 1991, pp. 73-117.

	n Cabrera Sánchez, Margarita
“La epidemia de 1488 en Córdoba”, 
en Anuario de Estudios Medievales, 39/1, 
2009, pp. 223-244.

	n Stearns, J. K. 
Infectious Ideas: Contagion in Premodern 
Islamic and Christian !ought in the Western 
Mediterranean. 
John Hopkins University Press, Balti-
more, 2011.

ella se enzarza en un debate con algunos 
de sus correligionarios que deja entrever la 
tensión que existía entre la creencia en el 
contagio frente a la convicción de que mo-
rir de peste mientras se confía en Dios se 
considera martirio. 

Otros dos tratados sobre la peste com-
puestos en el Reino nazarí son Resumen sobre 
la enfermedad epidémica, escrito por ibn Jati-
ma en Almería en 1349, e Información exacta 
sobre la epidemia, escrito por Muḥammad al-
Shaquri. Ninguna de las obras sobre la pes-
tilencia compuestas en Castilla lo fueron 
al sur de Despeñaperros, aunque varias 
obras generales y regímenes mencionan, e 
incluso cuantifican, como la Sevillana Medi-
cina escrita por el converso Juan de Aviñón 
en 1362, los brotes de epidemias y peste 
acaecidos en los siglos XIV y XV. 

A lo largo de la Edad Media, quienes es-
cribían sobre el contagio o las enfermedades 
epidémicas lo hacían principalmente como 
autoridades espirituales, jurídicas o mé-
dicas, pero rara vez tenían autoridad para 
poner en práctica sus recomendaciones. Sin 
embargo, hacia la Baja Edad Media, sobre 
todo a partir de los siglos XIV y XV, las auto-
ridades civiles realizaron esfuerzos destina-
dos a eliminar o prevenir la corrupción en el 
espacio urbano. Estas respuestas materiales 
no se iniciaron con la irrupción de la peste, 
sino que son anteriores y tenían como obje-
tivo mejorar las condiciones ambientales de 
los núcleos de población. 

Ello dio lugar a la reglamentación mu-
nicipal para la eliminación de basuras y 
excrementos, para la retirada de los cuer-
pos, vísceras y sangre de animales, así 
como para el control de tabernas, talleres y 
mercados. Además, se cubrirán las alcan-
tarillas, se cuidará de las aguas estanca-
das, y en algunos municipios se contrata-
rán un mayor número de médicos. 

Hacia finales del siglo XV, la peste dejó 
de ser vista menos como corrupción que 
hay que purificar internamente, para ser 
considerada, sobre todo, como una ame-
naza externa contra la que hay que defen-
derse. Las medidas sanitarias cambiaron 
y se introdujeron los toques de queda y el 
aislamiento de las ciudades, donde no se 
permitirá la entrada a quienes vinieran de 
un lugar en el que se hubieran producido 
contagios, a no ser que hayan pasado una 
cuarentena. La concepción que hay tras la 
idea de mantener a los infectados fuera de 
la ciudad es la misma que sustenta la cons-
trucción de leproserías. La tendencia a la 
adopción de cuarentenas en otras partes 
del Mediterráneo occidental apoyó el cre-
ciente consenso médico sobre la naturale-
za contagiosa de la peste.

Para concluir, cabe recordar que la me-
dicina y las medidas para mejorar las con-
diciones de salubridad no fueron las únicas 
respuestas a plagas y epidemias durante la 
Edad Media. Si, como ya planteamos, su 
causa primera era el castigo divino por la co-
rrupción moral, la respuesta debía procurar 
la redención y buscar la protección de Dios. 

Si entre los intelectuales musulmanes 
de los siglos XIV y XV se abogaba por no 
huir de la peste y se ponía el acento en el 
cuidado de las personas enfermas, invo-
cando el Hadit y valores morales —recor-
demos que la muerte por la peste se con-

sideraba una forma de martirio—, entre la 
población cristiana, la procesión de rogati-
vas, con la que se buscaba la purificación 
de la corrupción moral general, fue la for-
ma más común de respuesta religiosa a las 
epidemias. 

Aunque a veces un desastre natural se 
atribuía a algún pecado o grupo de pecado-
res en particular. De hecho, a menudo se 
ha asociado la respuesta a las catástrofes 
con la utilización de chivos expiatorios, en 
particular (aunque no exclusivamente) de 
las minorías religiosas. Sin embargo, los 
ataques a juderías con motivo de la peste 
negra ocurridos en varios lugares de Euro-
pa y la Corona de Aragón no se produjeron 
en Castilla, a pesar de que hubo algún co-
nato de incitación a ello. n

Ciudadanos de Tournai entierran a los
fallecidos por la peste (c. 1353).

M
in

ia
tu

ra
 d

e 
Pi

er
ar

t d
ou

 T
ie

lt,
 e

n 
T
r
a

c
ta

tu
s
 q

u
a

r
tu

s
 d

u
 G

il
le

s
 l
I 
M

u
is

it
. 

La triaca

 n Tratado sobre los medicamentos 
de la triaca de Ibn Ŷulŷul (Córdoba, 
s. X): “Dice Sulaymān que la triaca 
al-fārūq es un medicamento de suma 
importancia y de gran poder en el 
tratamiento de las enfermedades del 
cuerpo humano; especialmente las 
que sobrevienen repentinamente a 
causa del daño de los animales pon-
zoñosos y los medicamentos letales, 
y las que sobrevienen por el perjuicio 
que causan los distintos aires pesti-
lenciales o la ingestión de aguas co-
rrompidas”.

Editado y traducido por Alfonso Ga-
rijo. Córdoba, 1992, p. 35.

AH
ABRIL
2021

11


