
D
O

S
I

E
R

M
U

JE
R

E
S

 E
N

 A
L

-A
N

D
A

LU
S

Las mujeres nazaríes 
El último mundo femenino de al-Andalus

Las mujeres nazaríes 
constituyeron el último 
colectivo femenino 
de la historia de al-
Andalus, el cual se 
desarrolló dentro de los 
límites geográficos y 
cronológicos del Reino 
Nazarí de Granada 
(siglos XIII-XV). 
A pesar de las 
reticencias de la 

historiografía árabe medieval 
de mencionar a las mujeres 
en sus páginas, es posible 
hallar algunas referencias 
dispersas en las fuentes que 
revelan interesantes datos 
acerca de cómo trascurrieron 
sus vidas, acercándonos a sus 
existencias y a sus identidades.

BÁRBARA BOLOIX GALLARDO
UNIVERSIDAD DE GRANADA

Como era de esperar, la estructu-
ra de la sociedad nazarí siguió, en 
términos generales, los patrones 

del mundo islámico medieval de su tiem-
po, siendo fundamentalmente patriarcal 
y eminentemente agnaticia. Aspectos 
socialmente tan importantes como la ge-
nealogía o la religión eran transmitidos 
por vía patrilineal, tanto a descendientes 
masculinos como femeninos, transfirién-
dolos los primeros posteriormente a su 
respectiva progenie. 

Por otro lado, en la población del Reino 
de Granada se mantuvo la costumbre de 
practicar las uniones matrimoniales entre 
primos, preferentemente paternos pero 
también maternos, respetando con ello la 
modalidad nupcial preferencial de la cul-
tura árabe e islámica. Ello creó estructuras 
familiares endogámicas motivadas por 
cuestiones de índole económica, pues las 
uniones maritales intrafamiliares prote-
gían el patrimonio propio de una familia, 

evitando ser desintegrado por agentes ex-
ternos a ella.

A pesar de la interpretación ju-
rídica de algunos pasajes corá-

nicos que aparentan permitir 
la práctica de la poligamia, 

la sociedad nazarí fue por 
lo general monógama, 

por motivos tanto de 
evolución social como 
económicos. Recientes 
estudios realizados des-
de la arqueología de la 
arquitectura han des-
velado que las vivien-
das nazaríes, por sus 
dimensiones, debían 
de albergar única-
mente a la familia 
nuclear, lo que des-
montaría la exis-

tencia en el reino del 
patrón social de familia 

extendida tan frecuente en el mundo islá-
mico medieval. Así parece confirmarlo el 
viajero alemán Hyeronimus Münzer (m. 
1508), quien visitó en 1494 una Granada ya 
en proceso de cristianización, observando 
su estrecho entramado de calles y sus limi-
tadas viviendas: “Las casas de los sarrace-
nos son en su mayoría tan reducidas, con 
pequeñas habitaciones (…) que apenas es 
creíble (…). En tierra de cristianos, una 
casa ocupa más espacio que cuatro o cin-
co casas de sarracenos. Por dentro son tan 
intrincadas y revueltas, que las creerías ni-
dos de golondrinas”. 

Dentro del tejido familiar, las mujeres 
estaban adscritas al espacio privativo de 
los hombres, dependiendo en distintos 
aspectos, entre ellos el jurídico, de sus pa-
rientes masculinos. Esta condición aleja-
ba, por lo tanto, al sector social femenino 
oficialmente de los espacios públicos, de 
predominio varonil, en los que se desen-
volvía la vida social, política, económica, 
comercial, religiosa, cultural e intelectual 
de las ciudades. Las salidas de las mujeres 
al exterior estaban, pues, restringidas y 
limitadas a destinos muy concretos, tales 
como los aljibes públicos, para la recogi-
da de agua, los hornos, a donde llevaban 
a cocer el pan, y los zocos, a los que estas 
acudían para la provisión de alimentos, si 
bien algunas anécdotas parecen señalar 
que los hombres también iban a comprar 
a los mercados, tal vez para evitar el trato 
directo de las mujeres de sus familias con 
los vendedores. 

Los baños árabes (hammam) constituye-
ron, sin duda, importantes puntos neu-
rálgicos de sociabilización y expansión 
femeninas. En este espacio entremujeres, 
éstas cumplían con preceptos religiosos de 
purificación a la vez que cuidaban de su sa-
lud y estética habitualmente, al igual que 
recibían en compañía de otras mujeres tra-
tamientos prenupciales de belleza. Por úl-
timo, también podían acudir a mezquitas, 

AH
ENERO
2021

28



cementerios y a las casas de familiares per-
mitidos y de vecinas, a las que visitaban o 
en las que se reunían para rezar. 

En otras ocasiones, las salidas femeninas 
estaban determinadas por ocasiones muy 
precisas, como celebraciones familiares (bo-
das, circuncisiones, entierros) o religiosas 
(fiestas propias del calendario islámico), 
que vivían desde las plantas altas de las ca-
sas. Por último, algunas féminas salían al 
exterior para ejercer algunos trabajos en ám-
bitos como la producción cerámica y sedera, 
aunque también podían desempeñar estos 
oficios en sus viviendas, donde disponían de 
telares y de otros instrumentos.

Para poder acceder a estos espacios pú-
blicos, las mujeres estaban condicionadas 
por una serie de prescripciones, entre ellas 
la velación física, establecida en los textos 
fundacionales del Islam, es decir, el Corán 
y el Hadiz. Distintos testimonios apuntan 
al hecho de que las mujeres de los ámbitos 
urbanos no debían salir de sus viviendas 
sin cubrirse debidamente, una costumbre 
que también debían observar en el interior, 
tanto de sus casas como en las de otras mu-
jeres que fuesen a visitar, si había presen-
cia de hombres en ellas. Sirva de ejemplo la 
anécdota, extraída de un relato de la obra 
hagiográfica sufí de época nazarí, Tuhfat al-

mugtarib, del castrileño Ahmad al-Qashtali 
(m. dp. 1272) en la que su protagonista, el 
místico Abu Marwan al-Yuhanisi, le ad-
vierte a un individuo de Málaga que “se 
aparte del mal”, pues éste “tenía una ma-
dre piadosa, a la que acudían a visitar unas 
mujeres en virtud de sus buenas obras; pero 
que ellas no se ocultaban ante él y [he aquí 
que] el Profeta [Mahoma] —¡sobre él sea la 
paz!— dijo: 'Mantened a distancia las al-
mas de los hombres y de las mujeres'”.

El uso de velos y de otras prendas cu-
brientes está acreditado por la mirada 
descriptiva de Ibn al-Jatib (m. 1374) quien, 
en su obra Al-Lamha al-badriyya fi l-dawla al-

nasriyya (“El resplandor de la luna llena, so-

bre la dinastía nazarí”), revelaba los usos 
indumentarios de la población granadina 
en el ecuador de la época nazarí, el siglo 
XIV: “En verano, [los y las nazaríes] usan 

el lino, la seda, el algodón, el pelo fino de 
cabra, la capa de Ifriqiya [Túnez], los velos 
tunecinos y los finísimos mantos dobles de 
lana, de tal modo que los contemplas los 
viernes en las mezquitas y te parecen flo-
res abiertas en vegas espaciosas bajo aires 
templados”.

Esta costumbre traspasó el umbral de la 
época medieval, adentrándose en la Edad 
Moderna de la mano de la sociedad mudé-
jar y morisca que siguió desarrollándose 
tras la conquista de Granada por los Reyes 
Católicos en 1492 y el consecuente fin de 
al-Andalus. Muestra de esta realidad es 
el curioso testimonio del ya mencionado 
Hyeronimus Münzer, quien en su visita 
a Granada advirtió que “cuando [las mu-
jeres musulmanas granadinas] salen van 
cubiertas de una blanquísima tela de lino, 
algodón o seda. Cubren su rostro y cabeza 
de manera que no se les ven sino los ojos”. 

MUJERES PROPIETARIAS. La falta de li-
bertad de movimiento que pudo tener el 
ámbito social femenino en época nazarí no 
parece corresponderse con su activa par-
ticipación en sectores tan importantes de 
la vida pública del reino como fue la eco-
nomía. Como han demostrado distintos 
estudios, las mujeres nazaríes gozaban de 
amplias capacidades jurídicas que les con-
fería el derecho islámico malikí, por lo que 
podían poseer y administrar propiedades, 

Un retrato de las
mujeres nazaríes

 Q La primera ventana al mundo 
femenino nazarí nos la abre Ibn al-
Jatib (m. 1374), cronista, ministro y 
secretario de la Alhambra. En una 
parte de su crónica Al-Lamha al-badri-

yya fi l-dawla al-nasriyya (“El resplandor 
de la luna llena, sobre la dinastía 
nazarí”), nos revela lo siguiente: 
“Las mujeres de Granada son be-
llas, medianamente gruesas, de 
cuerpo agraciado, cabellos sueltos y 
abundantes, blancos y limpios dien-
tes, aliento perfumado, ademanes 
garbosos, palabras discretas y fina 
conversación. Sólo obsta que es rara 
entre ellas la talla alta y que han lle-
gado al colmo hoy día en la variedad 
de los adornos, el empleo de afeites, 
la emulación de los tisúes de oro y 
brocados, y la frivolidad en las for-
mas de los atavíos”.

Las mujeres y los hombres escuchan por
separado el sermón de Abu Zayd.
Ilustración de las Maqamat de al-Hariri. 

Bi
bl

io
te

ca
 N

ac
io

na
l d

e 
Fr

an
ci

a.
 M

an
us

cr
ip

t A
ra

be
 5

84
7,

 1
23

7A
D

.

AH
ENERO
2021

29



D  O  S  I  E  R

al igual que en otros puntos del mundo 
islámico. Esta realidad queda confirmada 
por la ingente cantera de actas de com-
praventa, tanto árabes como romancea-
das, conservada, fundamentalmente del 
siglo XV. Así, las mujeres nazaríes no so-
lamente eran dueñas de los objetos que 
podían recibir en concepto de herencia 

o de dote, tales como joyas (que guarda-
ban en baúles y cofres), telas, muebles y 
utensilios del hogar, sino que eran igual-
mente propietarias de bienes inmuebles 
urbanos, entre los que figuraban casas 
en las que vivían, molinos de aceite y 
pan, hornos, tiendas, o algorfas y alma-
cerías que arrendaban. 

Aunque estas mujeres gozaban de “ca-
pacidad jurídica”, una facultad inheren-
te al ser humano en el derecho islámico, 
no tenían por el contrario “capacidad de 
actuación”, vedada para su género, por 
lo que siempre realizaban cualquier tran-
sacción a través de un representante legal 
(wakil). La realidad social y demográfica 
del propio reino nazarí, arrinconado en el 
sureste de la península Ibérica y marcado 
por una situación de continuo conflicto 
militar con los reinos cristianos, hizo aún 
más amplio el campo de actuación de las 
mujeres en materia económica. 

Y es que la alta tasa de mortandad mas-
culina por guerra llevó en muchas ocasio-
nes a estas mujeres a tener que asumir un 
papel más dinámico y público en asuntos 
de propiedad, convirtiéndose en muchos 
casos en auténticas cabezas de familias. 
En este sentido, algunos estudios compa-
rativos han concluido que sus actividades 
fueron mucho más intensas que las de 
otros colectivos femeninos del mundo is-
lámico coetáneo, como los del Egipto y la 
Siria mamelucos, dándose incluso una “re-
pública de mujeres”, según Maya Shatz-
miller, durante los ocho últimos años de 
historia nazarí, a tenor de la cantidad de 
propiedades administradas por manos fe-
meninas, el número de matriarcados y el 
vigor de sus actividades de compraventa.

La velación femenina
según el Corán

 Q Las prescripciones de Corán fue-
ron muy tenidas en cuenta en la so-
ciedad nazarí, siendo interpretadas 
por la escuela jurídica malikí, im-
perante en el Reino de Granada. En 
distintos puntos de su discurso, este 
libro sagrado aconsejaba la velación 
física de las mujeres, como seña-
la en su azora 24:35:“Y di a las cre-
yentes que bajen la vista con recato, 
que sean castas y no muestren más 
adorno que los que están a la vista, 
que cubran su escote con el velo y no 
exhiban sus adornos sino a sus es-
posos, a sus padres, a sus suegros, 
a sus propios hijos, a sus hijastros, 
a sus hermanos, a sus sobrinos car-
nales, a sus mujeres, a sus esclavas, 
a sus criados varones fríos, a los ni-
ños que no saben aún de las partes 
femeninas. Que no batan ellas con 
sus pies de modo que se descubran 
sus adornos ocultos. ¡Volveos todos 
a Alá, creyentes! Quizás, así, pros-
peréis”.

Umm al-Fath

 Q En distintos archivos se han con-
servado interesantes actas nota-
riales derivadas de transacciones 
económicas en las que están impli-
cadas mujeres nazaríes del siglo XV. 
En uno de ellos, editado y traducido 
al español por Luis Seco de Lucena, 
una mujer compra una propiedad en 
Granada:
“En el nombre de Dios, el Clemente, 
el Misericordioso.
Dios bendiga a Mahoma y a su familia
El maestro Abu l-Hasan Ali b. al-
Ahsan al-Husayni vende a su hijas-
tra Umm al-Fath bt. Muhammad 
al-Salubani la almacería situada en 
la calle del Marini, del arrabal de la 
Puerta de los Ladrilleros (Bibatau-
bín), dentro de Granada (…), con los 
derechos y dependencias inherentes 
y provenientes de la finca (…) por 
un precio cuya cuantía asciende a 
veintiocho dinares de oro al cambio 
corriente (…). 
En consecuencia, el vendedor hace 
cumplida entrega a la compradora 
de la almacería vendida (…), previo 
conocimiento de visu por parte de la 
compradora y a sabiendas de que 
dicha finca sufre la servidumbre de 
que, bajo la almacería (…), hay un 
cuarto de casa pequeño, servidumbre 
que acepta, obligándose a respetarla. 
Ambas partes aprecian el acuerdo 
adoptado (…). A 6 de shawwal de 865 / 
9 de diciembre de 1480”.

El uso de velos y de otras prendas cubrientes está acreditado por la mirada descriptiva de Ibn al-Jatib. Ilustraciones de las Maqamat de al-Hariri. AH
ENERO
2021

30



D  O  S  I  E  R

Más información:

QQ Arié, Rachel
El Reino Naṣrí de Granada (1232-1492). 

Mapfre, Madrid, 1992.
QQ Boloix Gallardo, Bárbara

Las sultanas de la Alhambra. Las grandes 

desconocidas del reino nazarí de Granada 

(siglos XIII-XV). 

Comares–Patronato de la Alhambra y 
el Generalife, Granada, 2013.

QQ Marín, Manuela
Mujeres en al-Andalus.

CSIC, Madrid, 2000.
QQ Pérez Ordóñez, Alejandro

“El papel de la mujer en la familia 
en época nazarí (siglos XIII-XV): 
hacia una síntesis analítica de las 
fuentes documentales y arqueo-
lógicas”, en III Congreso Virtual sobre 

Historia de las Mujeres, Archivo Histórico 

Diocesano de Jaén, Jaén, 2011 [online: 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/
articulo?codigo=4095574]. 

QQ Shatzmiller, Maya
Her Day in Court. Women's Property Rights in 

Fifteenth-Century Granada. 

Harvard, Cambridge, 2007.

en la tradición islámica, tanto porque la 
figura de la Virgen (la madre de Jesús) está 
contemplada en el Corán como por haber 
correspondido a una de las esposas de Ma-
homa, María bint Shimmun (María, hija 
de Simón), una cristiana copta de Egipto. 
Tal vez por su ambivalencia religiosa, esta 
denominación aparece a veces portada por 
mujeres de origen cristiano convertidas al 
islam, destinadas por lo general a la prác-
tica del concubinato por parte de las clases 
pudientes de la sociedad nazarí, o por hijas 
de un padre musulmán y una mujer cris-
tiana. No olvidemos la permeabilidad de la 
frontera que separaba al Reino de Granada 
del mundo cristiano peninsular, por la que 
penetraban continuas influencias cultura-
les de un lado a otro de la misma. 

Por último, un considerable número de 
mujeres nazaríes, sobre todo del siglo XV, 
respondieron al nombre de Umm al-Fath, 
un emblemático sello onomástico propio de 
la sociedad nazarí, puesto de moda por al-
gunas sultanas de la Alhambra que lo por-
taron. Su propio significado, “La Madre” o 
“la dotada de la Victoria”, parece invocar la 
necesidad de conquista que tenían los Na-
zaríes en su constante conflicto bélico con-
tra los reinos cristianos peninsulares y, en 
especial, contra la cercana Corona de Casti-
lla, convirtiendo a las mujeres que recibían 
esta denominación en verdaderas transmi-
soras de ese don divino de triunfo. n

AISHA, FÁTIMA, MARYAM Y UMM AL-FATH. 
La onomástica es, sin duda, otro intere-
sante ámbito que revela significativos de-
talles relativos a los usos y costumbres de 
la sociedad nazarí. Un análisis detallado 
de los nombres de mujer más frecuentes 
del Reino de Granada evidencia el conser-
vadurismo de dicha sociedad en el plano 
religioso. Las nomenclaturas femeninas 
más habituales fueron las propias de la 
tradición islámica, es decir, los nombres 
de las esposas y de las hijas de Mahoma. 
La adopción generalizada de dichas no-
menclaturas constituía una manera ex-
plícita de acentuar el fervor religioso de 
la sociedad nazarí, respondiendo a su vez 
a una imitación de los usos onomásticos 
más empleados por las mujeres de la clase 
suprema nazarí, las sultanas de la Alham-
bra. Dichas denominaciones aparecen 
reiteradas en la sociedad nazarí, desde el 
siglo XIII hasta el XV, casi generación tras 
generación, pues existía la costumbre de 
imponer a las hijas preferentemente los 
nombres de sus abuelas paternas.

Sin duda, uno de los nombres femeni-
nos más célebres en época nazarí fue el de 
Aisha, correspondiente a una de las mu-
jeres más destacadas de la historia del Is-
lam, Aisha bt. Abi Bakr (m. 678), la esposa 
más joven y preferida de Mahoma, consi-
derada un modelo de virtud. Aparte de su 
marcado sentido religioso, esta parece ser 
una de las denominaciones destinadas en 
la cultura islámica a asegurar la vida de las 
niñas, pues al derivar semánticamente del 
verbo árabe ‛asha (“vivir”, “estar vivo”), sig-
nificaba “la próspera” o “la viviente”.

Otra nomenclatura, igualmente de ori-
gen árabe e islámico, que creó igualmen-
te una fuerte tendencia entre las mujeres 
nazaríes fue la de Fátima. Este nombre 
estaba dotado también de profundos tin-
tes religiosos, pues se remontaba a la cé-
lebre Fátima al-Zahra (m. 633), hija de 
Mahoma y de su primera esposa, Jadiya, y 
posteriormente mujer del cuarto califa del 
Islam, Ali (656-661); una fémina que, al 
ser considerada “la señora de las mujeres 
del Paraíso” por el mismo Profeta, inspiró 
una profunda veneración en el mundo is-
lámico en general ante la protección que se 
le presuponía, materializada en el popular 
amuleto de “la mano de Fátima”.

También pareció abundar en el sector 
femenino nazarí el nombre de Maryam, 
versión árabe del nombre cristiano de Ma-
ría; una nomenclatura bastante presente 

Collar perteneciente al Tesoro de Mondújar
que pudo formar parte del ajuar de una
novia nazarí. 

M
us

eo
 A

rq
ue

ol
óg

ic
o 

N
ac

io
na

l. 

AH
ENERO
2021

31



La idealización de las 
mujeres de al-Andalus

2

AH
ENERO
2021

32



 Q Durante el romanticismo, se produjo 
una recuperación, tan idealizada como 
persistente, del pasado islámico andaluz 
en distintos ámbitos artísticos: litera-
tura, pintura, arquitectura, fotografía, 
etc. La nostalgia de un refinado y culto 
Reino nazarí inspiró buena cantidad de 
obras pictóricas y novelas, alumbrando 
una imagen tópica de al-Andalus de la 
mano de autores de dentro y fuera de Es-
paña como David Roberts, René de Cha-
teaubriand, Washington Irving, Richard 
Ford, Alexandre Dumas, José Zorrila, 
Manuel Fernández y González, Manuel 
Gómez Moreno, Jenaro Pérez de Villamil, 
Mariano Fortuny y Francisco Lameyer, 
entre muchos otros. Las exposiciones 
nacionales de Bellas Artes avivaron esta 
moda y contribuyeron a edificar un mito 
en el que las mujeres, bellas y en ocasio-
nes sensuales, fueron grandes protago-
nistas en el interior de harenes recreados 
de manera exótica. En buena medida, el 
imaginario colectivo y mitificado que te-
nemos de al-Andalus se corresponde con 
esta ensoñación orientalista que llevó a 
muchos artistas a viajar al norte de África 
para buscar sus modelos, como fue el caso 
de Mariano Fortuny y Josep Tapiró.

1.  Salida de la familia de Boabdil de la Alhambra, 
óleo de Manuel Gómez-Moreno (1880). 

2.  Mujeres de Argel, de Eugène Delacroix 
(1834).

3. Atrio oriental, acuarela de Josep Tapiró. 4. 
 Óleo de Climent Pujol de Gustavino (se-
gunda mitad del siglo XIX).
5.  La música, óleo de Paul Alexandre Alfred 

Léroy. n

1 3

4 5

AH
ENERO
2021

33


