
D
O

S
I

E
R

M
U

JE
R

E
S

 E
N

 A
L

-A
N

D
A

LU
S

Las mujeres judías
de al-Andalus
Entre la tradición y las costumbres del entorno

La vida y la experiencia 
de las mujeres judías 
de al-Andalus, desde 
su fundación hasta la 
conquista de Granada 
en 1492, transcurrió 
inmersa en la cultura 
árabo-musulmana. 
Junto al ineludible 
impacto de la ley judía y 
el discurso rabínico, esta 
modeló notablemente 

sus prácticas y costumbres, 
además de su posición social 
y familiar. En el relato de sus 
vidas, que nos ha llegado a 
través de fuentes esquivas, se 
entretejen sus costumbres, 
sus relaciones, sus saberes, 
sus actividades laborales y sus 
anhelos, formando una imagen 
de colores a veces oscuros y a 
veces luminosos y brillantes 
como en un caleidoscopio. 

CARMEN CABALLERO NAVAS
UNIVERSIDAD DE GRANADA

Se dice que judías y judíos recibieron 
con los brazos abiertos la llegada y 
extensión del islam a lo largo y an-

cho de la península Ibérica a partir del año 
711. Seguramente la recepción no fuera 
igual en todos lados, pero de lo que no cabe 
duda es de que las comunidades judías vi-
vieron bajo el dominio político y cultural 
árabo-musulmán desde esa fecha hasta 
la conquista de Granada en 1492. Es más, 
durante el periodo comprendido entre los 
siglos VIII y XII, la mayoría de la población 
judía de la península vivía en al-Andalus, 
donde su vida y experiencia florecieron in-
mersas en la cultura del entorno, sujetas 
a los vaivenes del devenir político de la re-
gión, y dando lugar a uno de los periodos 
más fértiles de la historia judía, que se 
convirtió en una “edad de oro” en el ima-
ginario judío. 

La expansión del islam había unifica-
do a las comunidades judías que vivían 
dispersas en la diáspora bajo una misma 
lengua y una misma cultura, desde Persia 

hasta el norte de África y la península 
Ibérica. La rápida adopción de la len-

gua árabe y la abierta imitación de 
las formas culturales de la socie-

dad musulmana fueron posi-
bles debido a que, aunque en 

algunos momentos puntua-
les de la Edad Media se pro-

dujeron persecuciones, 
la población judía del 
mundo islámico gozó en 
general de mayor segu-
ridad que sus correli-
gionarios de territorios 
cristianos. 

Como gentes “del 
libro”, tuvieron es-
tatus de dimmíes, lo 
que se materializa-
ba en el pago de un 
impuesto especial 

a cambio de protec-
ción y la aceptación de 

una serie de leyes restrictivas derivadas de 
su posición de inferioridad con respecto a 
la población musulmana, que en realidad 
ignoraron la mayoría de las veces con el 
acuerdo tácito de las autoridades.

Entender la forma en que las comuni-
dades judías se integraron en la sociedad 
islámica cobra importancia a la hora de 
conocer e interpretar la experiencia histó-
rica de las mujeres judías de al-Andalus. 
Sobre todo, si tenemos en cuenta que la 
vida y la experiencia de las estas estuvie-
ron determinadas fundamentalmente por 
dos factores: la ley judía y el impacto de la 
cultura anfitriona, tanto en sus prácticas 
y costumbres como en su posición social y 
familiar. 

Con respecto al segundo factor, es in-
teresante constatar que si bien su estatus 
estuvo condicionado por las restricciones 
impuestas por quienes ostentaban el do-
minio político y cultural, ello también lle-
vó a que compartieran con sus vecinas mu-
sulmanas algunos aspectos de sus vidas, 
en especial aquellas costumbres ligadas 
históricamente a la experiencia femenina.

Por otro lado, el hecho de que ambas re-
ligiones fueran monoteístas, y de que ade-
más contaran con códigos relativos a las 
leyes de familia basadas en el matrimonio, 
supuso que la situación de las mujeres de 
la minoría no variara sustancialmente con 
respecto a la de la mayoría. Musulmanas y 
judías siguieron dependiendo legalmente 
de los hombres de sus familias y pasando 
de la autoridad del padre a la del marido 
al alcanzar la edad fértil, o de la de otros 
parientes en caso de fallecimiento de uno 
de los anteriores.

La influencia de la sociedad circundan-
te favoreció una costumbre que, aunque 
no contraria a la ley judía, no se practicaba 
en comunidades asentadas en otras regio-
nes: la poligamia, aunque la tendencia 
judía favoreció la bigamia. Con todo, las 
familias de cierto estatus solían incluir 
cláusulas en los contratos de matrimonio 

AH
ENERO
2021

16



para evitar que sus hijas tuvieran “riva-
les”, como eran llamadas las co-esposas en 
la documentación hebrea. 

Y es que mientras que el matrimonio en 
sí se adaptaba a las prácticas sociales del 
entorno, la forma en que se producían los 
contratos matrimoniales parece haber sido 
específica del judaísmo. Tras el compromi-
so, el matrimonio se fundaba con la firma 

de la ketubbah, documento en el que se es-
tablecían sus condiciones económicas y so-
ciales, entre las que destaca la porción ma-
trimonial o cantidad económica con la que 
el marido o su familia debían compensar 
a la mujer en caso de divorcio o viudedad.

DIVORCIO. El divorcio, rápido y fácil de 
conseguir, era un privilegio exclusivamen-

te masculino, aunque algunas mujeres 
pudieron forzar a sus maridos a iniciarlo 
contra sus deseos al convertirse en “rebel-
des” o moredot. Es decir, contraviniendo 
los deseos y decisiones de sus maridos, 
que protegía la ley judía, intentaron —y 
a veces consiguieron— obligarlos a que se 
divorciaran de ellas, perdiendo con ello el 
derecho a recibir su porción matrimonial 

Mirian y las doncellas cantando, tocando instrumentos y bailando a la salida de Egipto. Hagadá Dorada. Barcelona, ca. 1320.

Lo
nd

re
s,

 B
rit

is
h 

Li
br

ar
y, 

M
S 

Ad
d.

 2
72

10
, f

ol
. 1

5r
.

AH
ENERO
2021

17



D  O  S  I  E  R

pero conservando la dote que aportaron al 
matrimonio. 

Para atreverse a hacer tal cosa, las mu-
jeres debían o pertenecer a familias ricas 
y poderosas, o vivir situaciones realmente 
insostenibles. Este es el caso de una maes-
tra de El Cairo, a la que su marido había 
prohibido trabajar tras reaparecer después 
de un largo abandono de varios años. En 
esta coyuntura, el propio Maimónides 
(1138-1204) le “recomendó” desoír las órde-
nes de su marido si quería seguir ejercien-
do su trabajo —por el que gozaba de reco-
nocimiento y con el que mantenía a sus 
hijos—, para que fuera declarada “rebelde” 
y que este se divorciara de ella. 

Otra costumbre típicamente judía es la 

ley del levirato, que prescribe que la viu-
da de un hombre que no ha tenido hijos 
ha de casarse con el hermano del difunto 
para que su nombre no se pierda. Si ambas 
partes se ponían de acuerdo en que no se 
llevara a cabo el matrimonio, o el cuñado 
prefería no casarse por estar previamente 
casado o por algún otro motivo, se realiza-
ba la ceremonia del “descalzamiento” o ha-

litsah, mediante la que la cuñada quedaba 
libre y percibía su porción matrimonial. 
Obviamente, el que el cuñado estuviera 
previamente casado no era un impedi-
mento en al-Andalus para que tomara a su 
cuñada como segunda esposa. 

Llegados a este punto, se hace necesa-
rio aclarar que, al centrar la narrativa so-

bre las mujeres judías de al-Andalus en las 
leyes de familia, parece casi obligado estar 
de acuerdo con la idea de que la influencia 
del proteccionismo de las sociedades islá-
micas hacia las mujeres afianzó su subor-
dinación a los hombres. Sin dejar de ser 
cierto, esta es una visión sesgada que ha 
mantenido la historiografía tradicional —
debido a que su análisis no ha puesto a las 
mujeres en el centro—, y también quienes 
se dedican a la historia de las mujeres ju-
días de Ashkenaz (centro y norte de Europa), 
que parecen olvidar que la subordinación 
femenina no es exclusiva de ciertas cultu-
ras ni es igual en todos los periodos de la 
extensa Edad Media.

NUEVAS FUENTES. Hay que reconocer 
que existe un problema de fuentes para 
la historia de las comunidades judías de 
al-Andalus. Muchas fuentes fueron des-
truidas, como las de los archivos nazaríes, 
mientras que otras guardan silencio con 
respecto a las minorías. En algunos casos, 
la propia adopción de las formas cultura-
les árabo-musulmanas y del árabe como 
lengua escrita hace invisibles a los judíos. 
Cuánto más a las judías, cuya presencia y 
actividades son tan ignoradas por la visión 
masculina como las del resto de mujeres a 
lo largo de la historia. 

Sus experiencias y conversaciones, que 
escapaban las más de las veces a la esfera 
de lo “público”, carecían de interés y no 
fueron recogidas ni por musulmanes ni 
por judíos. Los primeros solo las mencio-
naron como parte de la minoría y cuando 
sus existencias entraron en contacto con 
el sistema legal islámico. Sus correligiona-
rios solo se refirieron a ellas para legislar 
sobre los episodios de su vida social (matri-
monio, etc.) y para dirigir y controlar sus 

Qasmuna, una poeta judía de Granada

 Q Qasmuna (Qasmūna bint Ismāʿīl al-
Yahūdī, según fuentes árabes) vivió en 
Granada en torno al siglo XII, durante 
la “edad de oro" de la cultura judeo-an-
dalusí. Mucho se ha especulado sobre su 
vida, aunque la verdad es que desconoce-
mos casi todo de ella. Solo sabemos con 
certeza que componía sofisticados poe-
mas en árabe, de los que se han conser-

vado tres en dos obras árabes posteriores: 
una antología de poemas compuestos 
por mujeres libres y una obra sobre al-
Andalus en la que se recoge una peque-
ña biografía. No sabemos si Qasmuna 
sabía hebreo, o si compuso poemas en 
dicha lengua, como era costumbre entre 
los poetas judíos de al-Andalus. Aunque 
intuimos, porque se desprende de su ca-

pacidad para la composición poética en 
árabe, que poseía una gran formación y 
bastante talento. Dicen que fue su padre 
quien le enseñó y también la entrenó en 
la improvisación, un juego poético muy 
del gusto de los círculos intelectuales. 
Él le recitaba dos líneas y ella tenía que 
completar cada verso, mostrando inge-
nio y gran manejo de la métrica. 

Aunque en momentos puntuales de la Edad Media también hubo 
persecuciones, la población judía del mundo islámico tuvo en general 
mayor seguridad que sus correligionarios de territorios cristianos

Seder Pesaj. Cena de la víspera de la pascua
judía. Hagadá de Barcelona. Barcelona,
siglo XIV.

Lo
nd

re
s,

 B
rit

is
h 

Li
br

ar
y, 

M
S 

Ad
d.

 1
47

61
, f

ol
. 2

0v
.

AH
ENERO
2021

18



D  O  S  I  E  R

comportamientos. En la mayoría de los 
casos, las mujeres que aparecen en los do-
cumentos son anónimas.

Afortunadamente, la intensa labor 
investigadora llevada a cabo durante las 
últimas décadas en los ricos fondos de la 
Genizah de El Cairo, uno de los mayores ha-
llazgos de manuscritos producidos por las 
culturas judías medievales, nos ha per-
mitido rellenar muchos de los silencios 
sobre la experiencia histórica de las muje-
res judías en el mundo islámico. Aunque 
la mayoría de los 
documentos se re-
fieren a Egipto, 
otros nos hablan 
de la vida judía en 
otras regiones del 
mundo medieval y, 

sobre todo, nos permiten percibir no solo 
la cultura sino la cotidianidad de las co-
munidades judías en otros territorios bajo 
dominio islámico, especialmente el norte 
de África y al-Andalus. 

Entre los documentos de la Genizah de 
El Cairo, Joel Kraemer ha identificado y 
estudiado alrededor de 200 cartas de muje-
res, algunas de contenido personal y otras 
dirigidas a las autoridades de la comuni-
dad con peticiones de distinta índole. En 
general, las cartas eran redactadas por un 

El saber y la práctica médica de las mujeres

 Q El sistema de salud medieval fue 
mantenido en gran medida por las ac-
tividades de las mujeres, que se ocupa-
ban de la prevención y el tratamiento 
de enfermedades en espacios no defi-
nidos como médicos o curativos, tanto 
atendiendo a sus familias y parientes, 
como dedicándose a ello de forma ocu-
pacional. A pesar de la vaguedad de 

las fuentes, es posible identificar y 
documentar en ellas actividades, téc-
nicas y tecnologías de cuidado y aten-
ción médica desarrollados o puestos 
en práctica por las mujeres judías de 
al-Andalus, que los brindaban a judíos 
y no judíos por igual. En relación con 
la atención al parto, los documentos 
identifican a las parteras mediante 

los términos hebreos hakamah (mujer 
sabia) y hayah (del campo semántico 
de "vida"), y evidencian que también 
ofrecían otro tipo de cuidados. Otras 
denominaciones que indican dedica-
ción "especializada" son kahhala (sana-
dora de ojos) y haffafa o mujer que se 
dedica a eliminar el vello del cuerpo de 
otras mujeres.

escriba, especialmente la correspondencia 
oficial. Sin embargo, parece que las cartas 
de mujeres muestran un nivel de franque-
za y naturalidad superior a las de los hom-
bres; quizá porque muchas no podían per-
mitirse un escriba profesional y recurrían 
a otras personas que ponían por escrito 
directamente lo que ellas les dictaban. 
Por otro lado, el recurso a escribas no es 
necesariamente señal de analfabetismo. 
De hecho, mientras que algunas epístolas 
mencionan que la receptora habría de bus-

car quien se la le-
yera, otras parecen 
dar por supuesto 
que ella misma la 
leerá. Además, el 
contenido de mu-
chas cartas entre 

Musulmanas y judías siguieron dependiendo de los hombres de sus 
familias y pasando de la autoridad del padre a la del marido o de la 
de otros parientes en caso de fallecimiento de uno de los anteriores 

Firma manuscrita de Maimónides. Genizah de El Cairo, siglo XII. 
Ca

m
br

id
ge

 U
ni

ve
rs

ity
 L

ib
ra

ry
, T

-S
 C

ol
le

ct
io

n 
12

.1
92

.

AH
ENERO
2021

19



D  O  S  I  E  R

cónyuges es de carácter íntimo y privado, 
solo para ser contemplado por quienes las 
escriben y las leen.

Ciertamente, el nivel de analfabetismo 
femenino es elevado en esta época, pero 
las cartas permiten atisbar una realidad 
más compleja de lo que a veces se ha su-
gerido, lo que corroboran otras fuentes que 
presentan a mujeres cultas y a otras cuyas 
ocupaciones laborales requerían un míni-
mo de alfabetización. 

MAESTRAS. Junto a las comerciantes 
y otras mujeres 
que desarrollaron 
actividades eco-
nómicas de cierta 
complejidad, las 
fuentes nos descu-
bren a maestras, 

una ocupación conocida y aceptada en 
al-Andalus, que enseñaban a niñas y a 
niños. Algunas maestras instruían a las 
niñas en las oraciones básicas, las leyes y 
su significado para poder cumplir los pre-
ceptos del judaísmo —en especial las leyes 
dietéticas y las de pureza ritual—, y otras 
labores relacionadas con lo que se espera-
ba de ellas como adultas —por ejemplo, 
bordado—; pero otras enseñaban a escri-
bir y a leer a niñas y a niños, que en al-
gunos casos incluso aprendían juntos en 
“escuelas”.

También había maestras que enseña-
ban la Biblia (mu'allima) a niños, como la 
mujer cuyo caso discute Maimónides con 
respecto a la oposición de su marido a que 
siguiera trabajando, y que se había queda-
do con la escuela de Biblia de su hermano y 
preparado a sus dos hijos como asistentes; 
o como la al-mu'allima de Toledo, una maes-
tra karaita que vivió en el siglo XI.

Aunque generalmente anónimas, es-
tas mujeres contradicen lo que afirman 
otras fuentes de carácter moral o religio-
so, que cuestionan la capacidad femenina 

para aprender. De 
hecho, si bien en 
al-Andalus las mu-
jeres eruditas fue-
ron poco comunes, 
también contamos 
con preciosos ejem-

Bayad toca el laúd para su amada en el jardín. Manuscrito andalusí de la Historia de Bayad y Riad, siglo XIII.

Bi
bl

io
te

ca
 V

at
ic

an
a,

 M
S 

Ar
ab

. 3
68

, f
ol

. 1
0r

.

Algunas maestras enseñaban a las niñas las oraciones básicas, las 
leyes y su significado para cumplir los preceptos del judaísmo. Otras 
enseñaban a escribir y a leer a niñas y niños, en algunos casos juntos

AH
ENERO
2021

20



D  O  S  I  E  R

Más información:

QQ Goitein, Shelomo Dov. 
A Mediterranean society: the Jewish commu-

nities of the Arab world as portrayed in the 

documents of the Cairo Geniza. 6 vols.
University of California Press. Berke-
ley, 1967-1993.

QQ Kraemer, Joel L. 
“Women Speak for Themselves", en 
The Cambridge Genizah Collections: Their 

Contents and Significance, ed. Stefan C. 
Reif. Cambridge University Press, 
Cambridge, 2002, pp. 178-216.

QQ Levine Melammed, Renée
"Spanish women's lives as reflected 
in the Cairo Genizah", en Hispania 

Judaica Bulletin, 11/2, 2015, pp. 93-108.

La Genizah de El Cairo

 Q La palabra hebrea genizah desig-
na el lugar de la sinagoga donde se 
guardan los manuscritos y objetos 
sagrados que quedan en desuso, en 
espera de ser quemados y enterra-
dos, para evitar que hasta ese mo-
mento se pueda hacer uso indigno 
del nombre divino. Sorprendente-
mente, la sinagoga Ben Ezra de El 
Cairo conservó en un altillo uno de 
tales depósitos con miles de docu-
mentos procedentes de Egipto y de 
las comunidades del Mediterráneo, 
producidos a lo largo de mil años. 
Identificada a fines del siglo XIX, la 
Genizah de El Cairo fue y ha sido uno 
de los mayores hallazgos de manus-
critos producidos por las culturas 
judías de la Edad Media, y contiene 
la documentación más completa que 
se haya descubierto nunca sobre una 
sociedad medieval. Los documentos 
conservados no solo han permitido 
ampliar nuestros conocimientos 
sobre la vida política, económica, 
social y cultural de las comunidades 
judías en territorios bajo dominio 
islámico, sino que han posibilitado 
reconstruir la vida cotidiana e in-
cluir a las mujeres en la narrativa 
histórica. 

plos de ello. Cronológicamente, el primer 
ejemplo se refiere a la mujer del gramáti-
co y poeta Dunash ben Labrat, de la que se 
conserva un breve pero hermoso poema en 
lengua hebrea y métrica árabe, compues-
to en Córdoba alrededor del año 950. En el 
siglo XII, destaca la poeta granadina Qas-
muna, tres de cuyos poemas escritos en 
árabe se han conservado. 

De la misma época, tenemos noticia de la 
gran erudición de la mujer y la hija del fa-
moso poeta y filósofo Yehuda ha-Levi; de la 
madre sabemos a través de alguna mención 
en obras posteriores, mientras que de la hija 
se conserva un poema titulado “Bat ha-Levi” 
(hija de ha-Levi), en el que dejó inscrito su 
nombre, Hulda, en forma de acróstico. 

Como en otras esferas de la historiogra-
fía sobre mujeres, se hace imprescindible 
revisar el concepto de educación, que refle-
ja la visión de las élites intelectuales mas-
culinas, para dar cabida a otras formas 
de adquisición de conocimientos, tanto a 
través de la escritura como de la oralidad, 
más cercana a la experiencia histórica de 
las mujeres. Sabemos que en al-Andalus 
ellas se dedicaron a una amplia gama de 
actividades económicas y laborales, para 
muchas de las cuales necesitaron forma-
ción y, en ocasiones, alfabetización. Entre 
estas últimas se encuentran las calígrafas 
y copistas, las que se dedicaron a negocios 
y al comercio de alto nivel, y parte de las 
que practicaron medicina.

COMERCIANTES. De hecho, aunque la 
mayor parte del comercio y la práctica sa-

nitaria pudieron llevarse a cabo sin conoci-
mientos de escritura y lectura, necesitaron 
de una formación específica, que se adqui-
ría mediante un periodo de aprendizaje. 
En relación con el comercio, las mujeres se 
emplearon sobre todo en la compra-venta 
de textiles, lo que hacían visitando las 
casas de otras mujeres o directamente en 
mercados y zocos, donde también comer-
ciaban con otras mercancías y productos. 
Igualmente, se dedicaron a otras ocupacio-
nes vinculadas al textil, como cardado, hi-
lado, tinte y apresto. Entre otros muchos 
oficios, hay que destacar el de plañidera, 
en el que las judías gozaban de gran reco-
nocimiento. 

No tenemos noticia de que ocuparan 
posiciones importantes en el gobierno de 
la comunidad o en la esfera pública, lo 
que no es de extrañar teniendo en cuenta 
que algunas autoridades religiosas se ha-
bían mostrado abiertamente contrarias. 
También estuvo limitada su participa-
ción pública en la esfera religiosa, ya que 
las mujeres están exentas de observar los 
preceptos positivos del judaísmo, cuyo 
cumplimiento sigue por lo general un es-
quema temporal, aunque están obligadas 
a cumplir los mandamientos negativos (no 
matarás, etc.) y a guardar el sábado y las 
fiestas religiosas. 

Y aunque no tenían obligación de rezar 
en público, las mujeres de al-Andalus acu-
dían a la sinagoga junto a los hombres, a 
diferencia de lo que ocurría en otros con-
textos, ya que no existía en ella una sepa-
ración física. n

En la sinagoga. Hagadá Kaufmann. Cataluña, siglo XIV.

Co
le

cc
ió

n 
Or

ie
nt

al
 d

e 
la

 A
ca

de
m

ia
 H

ún
ga

ra
 d

e 
la

s 
Ci

en
ci

as
, M

S 
Ka

uf
m

an
n 

A 
42

2,
 fo

l. 
42

r.

AH
ENERO
2021

21


