Las mujeres judias

de al-Andalus

Entre la tradic

on y las costumbres del entorno

CARMEN CABALLERO NAVAS
UNIVERSIDAD DE GRANADA

e dice que judias y judios recibieron

con los brazos abiertos la llegada y

extensién del islam a lo largo y an-
cho de la peninsula Ibérica a partir del afio
711. Seguramente la recepcién no fuera
igual en todos lados, pero de lo que no cabe
duda es de que las comunidades judias vi-
vieron bajo el dominio politico y cultural
arabo-musulman desde esa fecha hasta
la conquista de Granada en 1492. Es mas,
durante el periodo comprendido entre los
siglos VIII y XII, la mayoria de la poblacién
judia de la peninsula vivia en al-Andalus,
donde su vida y experiencia florecieron in-
mersas en la cultura del entorno, sujetas
a los vaivenes del devenir politico de la re-
gién, y dando lugar a uno de los periodos
més fértiles de la historia judia, que se
convirti6é en una “edad de oro” en el ima-
ginario judio.

La expansién del islam habia unifica-
do a las comunidades judias que vivian
dispersas en la didspora bajo una misma
lengua y una misma cultura, desde Persia

hasta el norte de Africa y la peninsula

Ibérica. La rapida adopcién de la len-

gua arabe y la abierta imitacién de
las formas culturales de la socie-
dad musulmana fueron posi-
bles debido a que, aunque en
algunos momentos puntua-
les de la Edad Media se pro-
dujeron  persecuciones,
la poblacién judia del
mundo islamico gozd en
general de mayor segu-
ridad que sus correli-
gionarios de territorios
cristianos.

Como gentes “del
libro”, tuvieron es-
tatus de dimmies, lo

que se materializa-

ba en el pago de un
impuesto especial

a cambio de protec-
cién y la aceptacién de

AH

ENERO
2021

16

una serie de leyes restrictivas derivadas de
su posicién de inferioridad con respecto a
la poblacién musulmana, que en realidad
ignoraron la mayoria de las veces con el
acuerdo tacito de las autoridades.

Entender la forma en que las comuni-
dades judias se integraron en la sociedad
isldmica cobra importancia a la hora de
conocer e interpretar la experiencia histé-
rica de las mujeres judias de al-Andalus.
Sobre todo, si tenemos en cuenta que la
vida y la experiencia de las estas estuvie-
ron determinadas fundamentalmente por
dos factores: la ley judia y el impacto de la
cultura anfitriona, tanto en sus practicas
y costumbres como en su posicién social y
familiar.

Con respecto al segundo factor, es in-
teresante constatar que si bien su estatus
estuvo condicionado por las restricciones
impuestas por quienes ostentaban el do-
minio politico y cultural, ello también lle-
v a que compartieran con sus vecinas mu-
sulmanas algunos aspectos de sus vidas,
en especial aquellas costumbres ligadas
histéricamente a la experiencia femenina.

Por otro lado, el hecho de que ambas re-
ligiones fueran monoteistas, y de que ade-
mas contaran con cédigos relativos a las
leyes de familia basadas en el matrimonio,
supuso que la situacién de las mujeres de
la minoria no variara sustancialmente con
respecto a la de la mayoria. Musulmanasy
judias siguieron dependiendo legalmente
de los hombres de sus familias y pasando
de la autoridad del padre a la del marido
al alcanzar la edad fértil, o de la de otros
parientes en caso de fallecimiento de uno
de los anteriores.

La influencia de la sociedad circundan-
te favorecié una costumbre que, aunque
no contraria a la ley judia, no se practicaba
en comunidades asentadas en otras regio-
nes: la poligamia, aunque la tendencia
judia favorecié la bigamia. Con todo, las
familias de cierto estatus solian incluir
clausulas en los contratos de matrimonio

La vida y la experiencia
de las mujeres judias
de al-Andalus, desde
su fundacion hasta la
conquista de Granada
en 1492, transcurrié
inmersa en la cultura
arabo-musulmana.
Junto al ineludible
impacto de la ley judia 'y
el discurso rabinico, esta
modeld notablemente
sus practicas y costumbres,
ademas de su posicién social

y familiar. En el relato de sus
vidas, que nos ha llegado a
través de fuentes esquivas, se
entretejen sus costumbres,

sus relaciones, sus saberes,

sus actividades laborales y sus
anhelos, formando una imagen
de colores a veces oscuros y a
veces luminosos y brillantes
como en un caleidoscopio.

0
=}
-
<
a
Z
S
=
<
Z
T
0
1|
~
=L
=)
=




Mirian y las doncellas cantando, tocando instrumentos y bailando a la salida de Egipto. Hagadd Dorada. Barcelona, ca. 1320.

» ’ A

o~

para evitar que sus hijas tuvieran “riva-
les”, como eran llamadas las co-esposas en
la documentacién hebrea.

Y es que mientras que el matrimonio en
si se adaptaba a las practicas sociales del
entorno, la forma en que se producian los
contratos matrimoniales parece haber sido
especifica del judaismo. Tras el compromi-
so, el matrimonio se fundaba con la firma

de la ketubbah, documento en el que se es-
tablecian sus condiciones econémicasy so-
ciales, entre las que destaca la porcién ma-
trimonial o cantidad econémica con la que
el marido o su familia debfan compensar
a la mujer en caso de divorcio o viudedad.

DIVORCIO. El divorcio, rapido y facil de
conseguir, era un privilegio exclusivamen-

te masculino, aunque algunas mujeres
pudieron forzar a sus maridos a iniciarlo
contra sus deseos al convertirse en “rebel-
des” o moredot. Es decir, contraviniendo
los deseos y decisiones de sus maridos,
que protegia la ley judia, intentaron —y
a veces consiguieron— obligarlos a que se
divorciaran de ellas, perdiendo con ello el
derecho a recibir su porcién matrimonial

Londres, British Library, MS Add. 27210, fol. 15r.

AH

ENERO
2021

17



AH

ENERO
2021

18

Londres, British Library, MS Add. 14761, fol. 20v.

Qasmuna, una poeta judia de Granada

B Qasmuna (Qasmina bint Isma‘il al-
Yahadi, segin fuentes arabes) vivié en
Cranada en torno al siglo XII, durante
la “edad de oro" de la cultura judeo-an-
dalusi. Mucho se ha especulado sobre su
vida, aunque la verdad es que desconoce-
mos casi todo de ella. Solo sabemos con
certeza que componia sofisticados poe-
mas en arabe, de los que se han conser-

pero conservando la dote que aportaron al
matrimonio.

Para atreverse a hacer tal cosa, las mu-
jeres debian o pertenecer a familias ricas
y poderosas, o vivir situaciones realmente
insostenibles. Este es el caso de una maes-
tra de El Cairo, a la que su marido habia
prohibido trabajar tras reaparecer después
de un largo abandono de varios afios. En
esta coyuntura, el propio Maiménides
(1138-1204) le “recomendd”
nes de su marido si queria seguir ejercien-
do su trabajo —por el que gozaba de reco-
nocimiento y con el que mantenia a sus
hijos—, para que fuera declarada “rebelde”
y que este se divorciara de ella.

Otra costumbre tipicamente judia es la

desoir las érde-

vado tres en dos obras arabes posteriores:
una antologia de poemas compuestos
por mujeres libres y una obra sobre al-
Andalus en la que se recoge una peque-
fia biografia. No sabemos si Qasmuna
sabia hebreo, o si compuso poemas en
dicha lengua, como era costumbre entre
los poetas judios de al-Andalus. Aunque
intuimos, porque se desprende de su ca-

ley del levirato, que prescribe que la viu-
da de un hombre que no ha tenido hijos
ha de casarse con el hermano del difunto
para que su nombre no se pierda. Siambas
partes se ponian de acuerdo en que no se
llevara a cabo el matrimonio, o el cufiado
preferia no casarse por estar previamente
casado o por algiin otro motivo, se realiza-
ba la ceremonia del “descalzamiento” o ha-
litsah, mediante la que la cufiada quedaba
libre y percibia su porcién matrimonial.
Obviamente, el que el cunado estuviera
previamente casado no era un impedi-
mento en al-Andalus para que tomara a su
cufiada como segunda esposa.

Llegados a este punto, se hace necesa-
rio aclarar que, al centrar la narrativa so-

Aunque en momentos puntuales de la Edad Media también hubo
persecuciones, la poblacion judia del mundo isldmico tuvo en general
mayor seguridad que sus correligionarios de territorios cristianos

pacidad para la composicién poética en
arabe, que posefa una gran formacion y
bastante talento. Dicen que fue su padre
quien le ensefié y también la entrend en
la improvisacién, un juego poético muy
del gusto de los circulos intelectuales.
El le recitaba dos lineas y ella tenia que
completar cada verso, mostrando inge-
nio y gran manejo de la métrica.

Seder Pesaj. Cena de la vispera de la pascua
judia. Hagada de Barcelona. Barcelona,
siglo XIV.

bre las mujeres judias de al-Andalus en las
leyes de familia, parece casi obligado estar
de acuerdo con la idea de que la influencia
del proteccionismo de las sociedades isla-
micas hacia las mujeres afianz6 su subor-
dinacién a los hombres. Sin dejar de ser
cierto, esta es una visién sesgada que ha
mantenido la historiografia tradicional —
debido a que su andlisis no ha puesto a las
mujeres en el centro—, y también quienes
se dedican a la historia de las mujeres ju-
dias de Ashkenaz (centro y norte de Europa),
que parecen olvidar que la subordinacién
femenina no es exclusiva de ciertas cultu-
ras ni es igual en todos los periodos de la
extensa Edad Media.

NUEVAS FUENTES. Hay que reconocer
que existe un problema de fuentes para
la historia de las comunidades judias de
al-Andalus. Muchas fuentes fueron des-
truidas, como las de los archivos nazaries,
mientras que otras guardan silencio con
respecto a las minorias. En algunos casos,
la propia adopcién de las formas cultura-
les drabo-musulmanas y del arabe como
lengua escrita hace invisibles a los judios.
Cudnto mas a las judias, cuya presencia y
actividades son tan ignoradas por la visién
masculina como las del resto de mujeres a
lo largo de la historia.

Sus experiencias y conversaciones, que
escapaban las mas de las veces a la esfera
de lo “publico”, carecian de interés y no
fueron recogidas ni por musulmanes ni
por judios. Los primeros solo las mencio-
naron como parte de la minoria y cuando
sus existencias entraron en contacto con
el sistema legal isldmico. Sus correligiona-
rios solo se refirieron a ellas para legislar
sobre los episodios de su vida social (matri-
monio, etc.) y para dirigir y controlar sus




El saber y la practica médica de las mujeres

M E]l sistema de salud medieval fue
mantenido en gran medida por las ac-
tividades de las mujeres, que se ocupa-
ban de la prevencién y el tratamiento
de enfermedades en espacios no defi-
nidos como médicos o curativos, tanto
atendiendo a sus familias y parientes,
como dedicandose a ello de forma ocu-
pacional. A pesar de la vaguedad de

.

las fuentes, es posible identificar y
documentar en ellas actividades, téc-
nicas y tecnologias de cuidado y aten-
cién médica desarrollados o puestos
en practica por las mujeres judias de
al-Andalus, que los brindaban a judios
y no judios por igual. En relaciéon con
la atencién al parto, los documentos
identifican a las parteras mediante

¥

Firma manuscrita de Maiménides. Genizah de E1 Cairo, siglo XII.

521 1 2,

los términos hebreos hakamah (mujer
sabia) y hayah (del campo semantico
de "vida"), y evidencian que también
ofrecian otro tipo de cuidados. Otras
denominaciones que indican dedica-
cién "especializada” son kahhala (sana-
dora de ojos) y haffafa o mujer que se
dedica a eliminar el vello del cuerpo de
otras mujeres.

T

v

S

EY

O™
i

comportamientos. En la mayoria de los
casos, las mujeres que aparecen en los do-
cumentos son anénimas.
Afortunadamente, la intensa labor
investigadora llevada a cabo durante las
ultimas décadas en los ricos fondos de la
Genizah de El Cairo, uno de los mayores ha-
llazgos de manuscritos producidos por las
culturas judias medievales, nos ha per-
mitido rellenar muchos de los silencios
sobre la experiencia histdrica de las muje-
res judias en el mundo islamico. Aunque
la mayoria de los
documentos se re-
fleren a Egipto,
otros nos hablan
de la vida judia en
otras regiones del
mundo medieval y,

sobre todo, nos permiten percibir no solo
la cultura sino la cotidianidad de las co-
munidades judias en otros territorios bajo
dominio isldmico, especialmente el norte
de Africay al-Andalus.

Entre los documentos de la Genizah de
El Cairo, Joel Kraemer ha identificado y
estudiado alrededor de 200 cartas de muje-
res, algunas de contenido personal y otras
dirigidas a las autoridades de la comuni-
dad con peticiones de distinta indole. En
general, las cartas eran redactadas por un

Musulmanas y judias siguieron dependiendo de los hombres de sus
familias y pasando de la autoridad del padre a la del marido o de la
de otros parientes en caso de fallecimiento de uno de los anteriores

escriba, especialmente la correspondencia
oficial. Sin embargo, parece que las cartas
de mujeres muestran un nivel de franque-
za y naturalidad superior a las de los hom-
bres; quiza porque muchas no podian per-
mitirse un escriba profesional y recurrian
a otras personas que ponian por escrito
directamente lo que ellas les dictaban.
Por otro lado, el recurso a escribas no es
necesariamente sefial de analfabetismo.
De hecho, mientras que algunas epistolas
mencionan que la receptora habria de bus-
car quien se la le-
yera, otras parecen
dar por supuesto
que ella misma la
leerd. Ademds, el
contenido de mu-
chas cartas entre

Cambridge University Library, T-S Collection 12.192.




AH

ENERO
2021

20

Biblioteca Vaticana, MS Arab. 368, fol. 10r.

g"?;!

J!._ Rz
485

Wil

Bayad toca el latid para su amada en el jardin. Manuscrito andalusi de 1a Historia de Bayad y Riad, siglo XIII.

coényuges es de cardcter intimo y privado,
solo para ser contemplado por quienes las
escriben y las leen.

Ciertamente, el nivel de analfabetismo
femenino es elevado en esta época, pero
las cartas permiten atisbar una realidad
mdas compleja de lo que a veces se ha su-
gerido, lo que corroboran otras fuentes que
presentan a mujeres cultas y a otras cuyas
ocupaciones laborales requerian un mini-
mo de alfabetizacién.

MAESTRAS. Junto
y otras mujeres
que desarrollaron
actividades
ndémicas de cierta
complejidad, las
fuentes nos descu-
bren a maestras,

a las comerciantes

eco-

una ocupacién conocida y aceptada en
al-Andalus, que ensefiaban a nifias y a
nifios. Algunas maestras instruian a las
nifias en las oraciones basicas, las leyes y
su significado para poder cumplir los pre-
ceptos del judaismo —en especial las leyes
dietéticas y las de pureza ritual—, y otras
labores relacionadas con lo que se espera-
ba de ellas como adultas —por ejemplo,
bordado—; pero otras ensefiaban a escri-
bir y a leer a nifias y a ninos, que en al-
gunos casos incluso aprendian juntos en
“escuelas”.

I
Algunas maestras ensefiaban a las nifias las oraciones bdsicas, las

leyes y su significado para cumplir los preceptos del judaismo. Otras
ensefiaban a escribir y a leer a nifias y nifos, en algunos casos juntos

También habia maestras que ensefia-
ban la Biblia (mu'allima) a nifios, como la
mujer cuyo caso discute Maiménides con
respecto a la oposicién de su marido a que
siguiera trabajando, y que se habia queda-
do con la escuela de Biblia de su hermanoy
preparado a sus dos hijos como asistentes;
o como la al-mu'allima de Toledo, una maes-
tra karaita que vivid en el siglo XI.

Aunque generalmente anénimas, es-
tas mujeres contradicen lo que afirman
otras fuentes de caricter moral o religio-
S0, que cuestionan la capacidad femenina
para aprender. De
hecho, si bien en
al-Andalus las mu-
jeres eruditas fue-
TOn poco comunes,
también contamos
con preciosos ejem-




Coleccion Oriental de la Academia Hlngara de las Ciencias, MS Kaufmann A 422, fol. 42r.

En la sinagoga. Hagadd Kaufmann, Cataluiia, siglo XIV.

plos de ello. Cronolégicamente, el primer
ejemplo se refiere a la mujer del gramati-
co y poeta Dunash ben Labrat, de la que se
conserva un breve pero hermoso poema en
lengua hebrea y métrica drabe, compues-
to en Cérdoba alrededor del afio 950. En el
siglo XII, destaca la poeta granadina Qas-
muna, tres de cuyos poemas escritos en
arabe se han conservado.

Delamisma época, tenemos noticia dela
gran erudicién de la mujer y la hija del fa-
moso poeta y fildsofo Yehuda ha-Levi; de la
madre sabemos a través de alguna mencién
en obras posteriores, mientras que de la hija
se conserva un poema titulado “Bat ha-Levi”
(hija de ha-Levi), en el que dejé inscrito su
nombre, Hulda, en forma de acréstico.

Como en otras esferas de la historiogra-
fia sobre mujeres, se hace imprescindible
revisar el concepto de educacién, que refle-
jala vision de las élites intelectuales mas-
culinas, para dar cabida a otras formas
de adquisicién de conocimientos, tanto a
través de la escritura como de la oralidad,
mAs cercana a la experiencia histérica de
las mujeres. Sabemos que en al-Andalus
ellas se dedicaron a una amplia gama de
actividades econdmicas y laborales, para
muchas de las cuales necesitaron forma-
ciény, en ocasiones, alfabetizacién. Entre
estas dltimas se encuentran las caligrafas
y copistas, las que se dedicaron a negocios
y al comercio de alto nivel, y parte de las
que practicaron medicina.

COMERCIANTES. De hecho, aunque la
mayor parte del comercio y la practica sa-

nitaria pudieron llevarse a cabo sin conoci-
mientos de escritura y lectura, necesitaron
de una formacién especifica, que se adqui-
rfa mediante un periodo de aprendizaje.
En relacién con el comercio, las mujeres se
emplearon sobre todo en la compra-venta
de textiles, lo que hacian visitando las
casas de otras mujeres o directamente en
mercados y zocos, donde también comer-
ciaban con otras mercancias y productos.
Igualmente, se dedicaron a otras ocupacio-
nes vinculadas al textil, como cardado, hi-
lado, tinte y apresto. Entre otros muchos
oficios, hay que destacar el de plafiidera,
en el que las judias gozaban de gran reco-
nocimiento.

No tenemos noticia de que ocuparan
posiciones importantes en el gobierno de
la comunidad o en la esfera publica, lo
que no es de extrafnar teniendo en cuenta
que algunas autoridades religiosas se ha-
bian mostrado abiertamente contrarias.
También estuvo limitada su participa-
cién publica en la esfera religiosa, ya que
las mujeres estan exentas de observar los
preceptos positivos del judaismo, cuyo
cumplimiento sigue por lo general un es-
quema temporal, aunque estan obligadas
a cumplir los mandamientos negativos (no
mataras, etc.) y a guardar el sdbado y las
fiestas religiosas.

Y aunque no tenian obligacién de rezar
en publico, las mujeres de al-Andalus acu-
dian a la sinagoga junto a los hombres, a
diferencia de lo que ocurria en otros con-
textos, ya que no existia en ella una sepa-
racién fisica. m

La Genizah de El Cairo

M La palabra hebrea genizah desig-
na el lugar de la sinagoga donde se
guardan los manuscritos y objetos
sagrados que quedan en desuso, en
espera de ser quemados y enterra-
dos, para evitar que hasta ese mo-
mento se pueda hacer uso indigno
del nombre divino. Sorprendente-
mente, la sinagoga Ben Ezra de El
Cairo conservd en un altillo uno de
tales depbsitos con miles de docu-
mentos procedentes de Egipto y de
las comunidades del Mediterraneo,
producidos a lo largo de mil afios.
Identificada a fines del siglo XIX, la
Genizah de El Cairo fue y ha sido uno
de los mayores hallazgos de manus-
critos producidos por las culturas
judias de la Edad Media, y contiene
la documentacién mas completa que
se haya descubierto nunca sobre una
sociedad medieval. Los documentos
conservados no solo han permitido
ampliar nuestros conocimientos
sobre la vida politica, econémica,
social y cultural de las comunidades
judias en territorios bajo dominio
islamico, sino que han posibilitado
reconstruir la vida cotidiana e in-
cluir a las mujeres en la narrativa
historica.

Mas informacién:

B Goitein, Shelomo Dov.
A Mediterranean society: the Jewish commu-
nities of the Arab world as portrayed in the
documents of the Cairo Geniza. 6 vols.
University of California Press. Berke-
ley, 1967-1993.

B Kraemer, Joel L.
“Women Speak for Themselves", en
The Cambridge Genizah Collections: Their
Contents and Significance, ed. Stefan C.
Reif. Cambridge University Press,
Cambridge, 2002, pp. 178-216.

B Levine Melammed, Renée
"Spanish women's lives as reflected
in the Cairo Genizah", en Hispania
Judaica Bulletin, 11/2, 2015, pp. 93-108.

AH

ENERO
2021

21



