
D
O

S
I

E
R

M
U

JE
R

E
S

 E
N

 A
L

-A
N

D
A

LU
S

Sabias y guerreras
Mujeres bereberes en al-Andalus

En el siglo VII, los 
ejércitos árabes que 
invadían el norte 
de África fueron 
aplastados por la 
Kahina, una mujer y 
reina de los bereberes. 
Los bereberes, 
hoy denominados 
amazigues, fueron parte 
de la población andalusí: 
hombres y mujeres. 

Pero, ¿qué sabemos de las 
mujeres bereberes? Poco, porque 
los textos son parcos a la hora 
de darnos información sobre 
ellas. ¿Eran tan diferentes de sus 
hermanas andalusíes? La mayor 
parte de sus circunstancias 
eran compartidas, pero lo cierto 
es que también contamos con 
casos excepcionales, como 
excepcional fue que una mujer 
liderara unas tropas que 
vencieron a los árabes en su 
momento de mayor expansión.

HELENA DE FELIPE RODRÍGUEZ
UNIVERSIDAD DE ALCALÁ

En el año 750 la caída del califato 
Omeya de Damasco obligó a Abd al-
Rahman a huir hacia el oeste para 

salvar su vida. Su madre, Rah, era bereber 
y había sido llevada a Oriente como escla-
va, al igual que otras muchas. Por ello, 
ante el peligro, él decidió buscar protec-
ción y refugio con su familia materna, en-
tre sus parientes del norte de África. Desde 
allí, con el apoyo de bereberes y otros lea-
les a la causa omeya, organizó su llegada 
al-Andalus y, con ella, el inicio del emira-
to omeya andalusí.

De una u otra manera las mujeres bere-
beres han participado en la historia de al-
Andalus, ya fueran recién llegadas desde 
la otra orilla, o una vez ya instaladas como 
andalusíes de origen bereber. Los textos, 
como se ha dicho repetidamente, ofrecen 
poca información sobre las mujeres; si a 
esa circunstancia añadimos el pretender 
conocer a través de ellos si esas mujeres 
eran o no bereberes la cuestión se complica 
doblemente porque en muchos casos este 

no era, simplemente, un dato relevante 
para los autores.

A lo largo de los distintos mo-
mentos de la historia de al-An-

dalus podemos localizar mu-
jeres bereberes en diferentes 

espacios: en palacio, como 
madres de emires o escla-

vas; como esposas, hijas 
o madres de ulemas y 
sabios; como protago-
nistas de eventos de 
guerra, como rehenes, 
esclavas e, incluso, 
como participantes 
en combates. No to-
dos los periodos de 
la historia andalusí 
asisten por igual a la 
presencia de muje-
res bereberes en los 

textos y, entre ellos, 
hay que destacar el pe-

riodo almorávide. A pesar del breve espa-
cio de tiempo que ocupó, la llegada de esta 
dinastía bereber procedente del norte de 
África (s. XI-XII) propició, con sus costum-
bres bereberes recién importadas, una ma-
yor visibilización textual de sus mujeres. 

Los textos no son el único medio del que 
disponemos para saber sobre ellas; hay 
que destacar los estudios en el campo de la 
arqueología que ofrecen y, sin duda, ofre-
cerán nuevos materiales e interpretacio-
nes que nos acerquen a las vidas cotidianas 
de estas mujeres.

DEVOTAS Y SABIAS. Las mujeres berebe-
res compartieron algunos “modelos” con 
el resto de las andalusíes, por ejemplo el 
perfil de “mujer sabia”, al que se refiere 
Mª Luisa Ávila, en cuyo estudio se reco-
gen las trayectorias de 116 mujeres, de 
las cuales 11 son bereberes de forma in-
cuestionable. Estas mujeres instruidas 
lo fueron, primero y principalmente, por 
miembros de su familia y en un ambiente 
de conocimiento tal que les permitió reci-
bir incluso las enseñanzas de otros sabios 
de la época, además de las de sus propios 
parientes.

De estas bereberes “sabias” sabemos, 
más o menos, lo mismo que del resto de las 
andalusíes en idénticas circunstancias: en 
general, poco más allá de su nombre, filia-
ción familiar y cualidades y/o disciplinas 
en las que eran expertas. En cualquier caso 
tenemos que recordar que si están inclui-
das en estas obras (diccionarios biográficos 
destinados a trazar las trayectorias vitales 
de expertos en ciencias religiosas) no fue a 
causa de ser bereberes, sino debido a sus 
conocimientos y habilidades en el marco 
del saber islámico.

De entre todas ellas, merecen ser des-
tacadas las mujeres del linaje de los Banu 
Wansus, que llamaron la atención del cro-
nista al-Razi, el cual afirmaba que hubo en 
esta familia seis mujeres destacadas por 
su virtud, devoción, piedad y ascetismo, y 

AH
ENERO
2021

12



que todas ellas habían hecho la peregrina-
ción a La Meca. 

Estos Banu Wansus no eran cualquier 
familia, sino el linaje descendiente de 
aquellos que habían protegido a Abd al-
Rahman del acoso de sus perseguidores en 
el norte de África y que le habían apoya-
do, como tropa incluso, en su lucha para 
hacerse con el poder en al-Andalus. Segu-
ramente existía algún tipo de deuda por 
parte del Omeya, y así encontramos a esta 
familia y sus descendientes instalados en 
la zona de Mérida como gobernadores; en 
algún momento como rebeldes; e, incluso, 
contaron entre sus miembros a un impor-
tante cargo del emir: el visir Sulayman b. 
Muhammad de los Banu Wansus.

Entre estas seis mujeres que desta-
caron por sus virtudes y devoción se en-
contraban Kalbiyya y sus hijas, Amat 
al-Rahman y Amat al-Rahim, y otras 
dos parientes suyas, Aysha y Ruqayya, 
que vivieron en el siglo IX. No sabemos 
si esta mención a su piedad quiere decir 
que tenían conocimientos sobre los textos 
religiosos o solo que tuvieron un nivel de 
práctica religiosa excepcional que las hizo 
merecedoras de figurar en los diccionarios 
biográficos.

Es un ambiente como este el que puede 
dar lugar a una figura como la de Umm al-
Hasan (s. IX), que fue, sin lugar a dudas, 
las más extraordinaria de las mujeres de 
su familia. Umm al-Hasan, como todas 
ellas, también destacó por sus cualidades 
religiosas, su ascetismo y su devoción; in-
cluso llegó a realizar dos peregrinaciones a 
La Meca; en el transcurso de la segunda de 
las cuales falleció y fue allí enterrada. Pero 
es que además de estos atributos, compar-

tidos con sus parientes feme-
ninas, fue instruida y destacó 
por su inteligencia y sus cono-
cimientos religiosos propios de 
los varones, como la jurispru-
dencia islámica (fiqh) o las tradi-
ciones proféticas (hadith). Umm al-
Hasan estudió con los miembros de 
su familia y con Baqi b. Majlad, uno 
de los sabios más reputados y reque-
ridos de la época. 

Para saber cómo adquirió esta 
mujer sus conocimientos debe-
mos intentar recrear cómo era la 
enseñanza en esta época, enseñan-
za que se realizaba mediante un 
contacto directo y continuado en-
tre el discípulo y el maestro. ¿Cómo 
pudo entonces estudiar una mujer 
como Umm al-Hasan con Baqi b. 
Majlad? En este caso sabemos la 
respuesta porque los textos nos 
dicen que le fue asignado un día 
a la semana para ella en exclu-
siva; está claro que sus dotes la 
hicieron merecedora de este tra-
tamiento excepcional, gracias al 
cual Umm al-Hasan no se mezclaba 
con los discípulos varones de Baqi.

Estas mujeres de los Banu Wan-
sus estaban totalmente islamizadas 
y arabizadas, al igual que el resto de 
las “sabias” andalusíes. Sus vidas, 
por tanto, no son excepcionales, pero 
sí lo es la familia a la que pertenecie-
ron, pues todo parece indicar que con-
siguieron crear un particular ambiente 
de religiosidad y estudio donde el acce-
so de las mujeres al conocimiento no 
era extravagante.

A pesar del breve espacio de tiempo que ocupó, la llegada 
de la dinastía bereber de los Almorávides del norte de África  
(ss. XI-XII) propició una mayor visibilización textual de sus mujeres

La Kahina, reina de los bereberes (s. VII).
Estatua de Dihya en Khenchela (Argelia). 

AH
ENERO
2021

13



D  O  S  I  E  R

YAMILA LA GUERRERA. Una bereber an-
dalusí excepcional fue, sin duda, Yamila 
bint Abd al-Yabbar (s. IX): una bella mujer 
que participaba en combates y cuyas haza-
ñas quedaron en la memoria popular como 
motivo de cantos en las celebraciones de 
bodas. Ciertamente, Yamila tiene todos 
los componentes para haberse convertido 
en un personaje épico y si bien lo ha conse-
guido hasta cierto punto —y por eso le es-
tamos dedicando estas líneas— es llamati-
vo que su historia no haya trascendido las 
páginas especializadas. 

Pertenecía a una familia de la tribu 
Masmuda establecida en Mérida; una fa-
milia que provocó agitaciones, conflictos y 
levantamientos en la zona protagonizados 
tanto por su padre, Abd al-Yabbar, como 
por su hermano, Mahmud. La actitud de 
Yamila en estos combates hizo que sobre-
pasara los límites de lo que se podía espe-
rar de una mujer en la época, consiguien-
do que el cordobés Ibn Hazm (s. X-XI) la 
retratara como una mujer de gran fuerza 
y coraje que participaba en lides con caba-
lleros. 

Umm al-'Ala',
una poeta bereber

 Q Era de Guadalajara y bereber. Es-
tas son algunas de sus poesías en 
traducción de T. Garulo (Dīwān de 

las poetisas de al-Andalus, Madrid, Hi-
perión, 1985, pp. 128-130). No es de 
extrañar que, como dice su biógrafo, 
sus compatriotas de Guadalajara y 
los miembros de su linaje se sintie-
ran orgullosos de ella.

I. Es bueno todo lo que surge de vos,
y con vuestra nobleza se engalana 
este tiempo;
los ojos tienden a miraros,
se alegran los oídos si escuchan 
vuestro nombre,
y quien vive sin vos, vive engañado
si espera conseguir lo que desea. 
II. Comprende, pues, mis circuns-
tancias,
la situación por la que me han juzga-
do los testigos,
discúlpame sin censurarme
y no me encargues que presente una 
disculpa:
lo malo de una excusa son las pala-
bras que requiere.
A esta equivocación que he cometido
La confianza en tu nobleza me ha 
llevado.
III. A un amante canoso
No te muestres, aurora, junto a mí,
la noche no se queda cuando viene 
el alba.
No con astucias engañan las canas 
al amor,
así que escucha mi consejo:
No seas el más necio de los hombres
viviendo en la ignorancia, como sue-
les.

El relato más detallado sobre su vida es 
recogido por Ibn Hayyan (traducción de M. 
Makki y F. Corriente) y en él se explica su 
presencia en los combates, y cómo su her-
mano Mahmud organizó una estratagema 
para hacer creer al enemigo que disponía 
de refuerzos: ordenando a las mujeres a 
soltarse el pelo y tomar las armas para que 
parecieran guerreros. Concretamente a su 
hermana Yamila le indicó que tomara uno 
de los estandartes y marchara tras él.

Sin embargo, debemos sospechar razo-
nablemente que el papel de Yamila en la 

Construcción tradicional amazig destinada
a guardar y conservar grano en Magdaz
(Marruecos).

Fo
to

gr
af

ía
: N

ac
ho

 R
ub

ie
ra

.

De una u otra manera, las mujeres bereberes han participado en la 
historia de al-Andalus, ya fueran recién llegadas desde la otra orilla, 
o una vez ya instaladas como andalusíes de origen bereber

AH
ENERO
2021

14



D  O  S  I  E  R

Más información:

QQ De Felipe, Helena
Identidad y onomástica de los bereberes de 

al-Andalus. 

CSIC, Madrid, 1997.
QQ Viguera, Mª Jesús

“Reflejos cronísticos de mujeres 
magrebíes y andalusíes” en Anaquel de 

Estudios Árabes, 12 (2001), pp. 829-841.

batalla debió ir más allá de este relato sobre 
la simulación de las mujeres, de lo contra-
rio es improbable que se hubiera hecho un 
hueco en las canciones populares. Conver-
tida en personaje legendario gracias a su 
papel como guerrera el resto de la vida de 
Yamila no defrauda en acontecimientos. 
A todas sus dotes de liderazgo en combate 
esta bereber sumaba la belleza, haciendo 
honor a su nombre (pues eso es lo que signi-
fica en árabe “Yamila”); ciertamente debió 
de ser considerada “un buen partido”. Mu-
jer de frontera, al fin y al cabo, los avatares 
políticos la llevaron a ser capturada y objeto 
de disputa entre los cristianos, que la de-
seaban y que decidieron, finalmente, ri-
farla para decidir quién tenía la fortuna de 
hacerse con ella. “Adjudicada” a un cristia-
no de importancia, éste se casó con ella; de 
él tuvo varios hijos, uno de los cuales, para 
concluir tan asombrosa trayectoria, llegó a 
ser arzobispo de Santiago. Yamila finalizó 

Fo
to

gr
af

ía
: N

ac
ho

 R
ub

ie
ra

.

Tkfat “la protectora” del futuro emir Abd al-Rahman I

 Q En su huida desde Oriente, Abd al-
Rahman I encuentra refugio entre los 
bereberes, concretamente entre las 
faldas de Tkfat, esposa de Abu Qurra. 
El relato de este episodio, que tiene 
una enorme carga simbólica, fue re-
cogido por el anónimo autor del Dikr 
bilad al-Andalus y analizado por M. 
Fierro (“Tkfāt al-Barbariyya y el desti-

no de los Omeyas en al-Andalus”, Al-

Qanṭara, XXII (2), 2001, 345-348).
“… La mujer de Abū Qurra se echó 
entonces sobre ʿAbd al-Raḥmān y lo 
introdujo debajo de sus vestidos; a 
continuación, se soltó las trenzas y 
empezó a peinarse. Era una mujer 
muy gruesa y cuando los pesquisidores 
llegaron ante ella y la encontraron de 

esa guisa, empezó a llorar y se recogió 
las ropas; ellos, que temían a su ma-
rido, salieron de la estancia sin haber 
podido apresar a ʿAbd al-Raḥmān, a 
quien Dios libró de ellos”.

Ḏikr bilād al-Andalus. Una descripción anóni-

ma de al-Andalus. trad. L. Molina, Ma-
drid: CSIC. 1983, pp. 118-119. 

sus días en la zona de Galicia: fallecida la 
mujer, nació como personaje legendario, 
cantado y recordado, en las voces y en los 
textos de historia.

Al leer la historia de Yamila es imposi-
ble abstraerse de la poderosa imagen de la 
Kahina, prototipo de mujer guerrera 
y bereber cuyas acciones milita-
res son tan celebradas por 
los textos como sus habi-
lidades para predecir 
el futuro. Ambas 
fueron transgreso-
ras de lo que se es-
peraba de las muje-
res en su tiempo pero, 
a pesar de ello, encontraron 
en los relatos que recogieron sus 
hazañas un pasaje hacia una 
posterioridad que no solo no 
las censura, sino que las 
celebra. n

Fíbula amazig de las que usan
las mujeres en su
indumentaria tradicional. 

La anónima defensora de la fortaleza

 Q Yamila no es el único caso de mujer 
bereber dispuesta a tomar las armas, 
como nos muestra la historia de los 
Banu Abdus, una familia bereber de la 
tribu de Saddina establecida en Zorita. 
A principios del s. X sufren las ansias 
expansionistas de los Banu Di-l-Nun 
de Toledo que pretenden hacerse con el 
enclave. El cronista Ibn Hayyan recoge 
el episodio en el que emerge, aunque de 
forma anónima, una mujer bereber: la 
hermana del gobernador del lugar, Ja-
laf b. Abdus. 
“El combate de ʿAbddalḥamīd b. Basīl 
con los Banū Ḏī n-Nūn tuvo lugar en 

muḥarram (19 marzo-17 abril 926), tras 
haber engañado éstos al gobernador de 
Zorita, Jalaf b. ʿAbdūs, conocido por Ibn 
Qaṭīn, cogiéndolo prisionero con la es-
peranza de apoderarse de la fortaleza y 
matándolo en prisión, mas su hermana 
se hizo con ésta y se defendió de ellos, 
dirigiéndose a an-Nāṣir en petición de 
ayuda (…)”.

Ibn Ḥayyān, Crónica del Califa 'Abdarraḥmān 

III an-Nāṣir entre los años 912 y 942. Al-Mu-

qtabis V, traducción notas e índices por 
Mª J. Viguera y F. Corriente, Zaragoza, 
1981, p. 157.

AH
ENERO
2021

15


